

مناهج الارتباط بالإمام المهدي عليه

الشيخ جاسم الوائلي

قراءة في التراث المهدوي للامام الحسن المجتبى المناكلة

السيد محمد القبانجي

رواة مهدويون - الحلقة الأولى

السيد أسعد القاضي

الإمام المهدي في الأصول الرجالية - القسم الأول

📝 الشيخ محمد رضا الساعدي

تشخيص هوية الإمام المهدي ﷺ - التشخيص العددي نموذجاً

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

التنمية الاقتصادية في دولة الإمام المهدي 🕮

📝 الشيخ حبيب عبد الواحد الساعدي

إحياء الهوية المهدوية بين الطموح والواقع

📝 الشيخ حميد وناس عجمي

الأيات النازلة في الإمام المهدي ﷺ من سورة الزخرف عند الفريقين

الباحث: السيد عبد الله علي آصلان البرزنجي

توضيح الإجابات - رسالة في تُوضيح إجابات ابن قِبَة ﴿

عن شبهة ابن بشارية الغيبة

الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي









مجلة علمية تخصّصية نصف سنوية تصدر عن



المشرف العام

السيد محمد القبانجي

رئيسالتحرير

الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي

مديرالتحرير

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

الإحراج الفني والتنضيد الإلكتروني

الأستاذ حسن محمد حسن الطريفي

التصميم

شبكة المحسن لخدمات التصميم

عدد النسخ

٥٠٠ نسخة

المناشر

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي على

جميع الحقوق محفوظة للناشر

## الهيائة الاستشارية

السيّد أحمد الاشكوري

السيّد ضياء الخبّاز

الشيخ نسزار آل سنبل

الشيخ علي آل محسن







#### قواعد النشر في مجلَّة الموعود

- ١- تنشر المجلَّة الأبحاث العلمية الرصينة المختصّة بعقيدة الموعود ...
- ۲- الأفضل أن تكون البحوث مطبوعة، على أن لا تقل كلمات البحث عن (٤٠٠٠) كلمة أو (١٥) صفحة ( $\mathbf{A4}$ ).
- ٣- أن تحتوي الصفحة الأُولى من البحث على عنوان واسم الباحث/الباحثين، وجهة العمل والعنوان، ورقم الهاتف والبريد الإلكتروني إن وُجد.
- ٤- يُشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة.
  - ه- أن تُرفَق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المِلّة للمرّة الأولى.
    - ٦- أن لا يكون البحث قد نُشرَ سابقاً.
    - ٧- لا تُعَبِّر الأفكار المنشورة في المجلَّة بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار.
      - ٨- يخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنيّة.
- ٩- تخضع البحوث لتقويم علمي لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواءً أنشرت أم لم تُنشر.
- ۱۰ يُمنح كلّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نُشِرَ فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية.
  - 11- تُرسَل البحوث للمجلَّة، أو تُسلَّم مباشرة إلى مقر المجلة على العنوان التالي: العراق، النجف الأشرف، شارع السور، قرب جبل الحويش.

رقم الهاتف: ۲۲ ۲۸۷۲۲۸ ۸۰۰

www.m-mahdi.com/almauood almauood@m-mahdi.com



# تمهيدنا لماذا لا نقتنع في تأثيره؟





#### سؤال كبير..

\* نعيش مع الكثير من الحالات التي تشعرنا بحقانية الدين وأنه لمصلحة الإنسان وندرك ذلك في أعهاق وجداننا مها حاولنا استبعاد ذلك.

\* إننا ومع هذا الوجدان العميق لا نقتنع، أو لا نريد أن نقتنع بحقانية بعض المفاهيم والمعارف الدينية.

\* رغم أننا لو أجرينا مقارنة صادقة وعادلة مع المفاهيم المقارنة سننتهي إلى ضرورية رجحان المفاهيم الدينية.

#### لماذا لا نقتنع؟

\* هل الشيطان يمنعنا؟

\* وهل له القدرة في السيطرة علىٰ أفكارنا وتغيير المفاهيم، بل إيجاد أرضية الانقلاب عليها؟

هل فعلاً له ذلك؟

أو أننا جعلنا الشيطان شاعة نعلق عليه عدم قناعتنا، تغطية على شيء ما لعلنا لا نفهمه إلى الآن، ولا نريد أن نقف عنده!

وكلما وصلنا إلىٰ هذه المنطقة نتحرج فنتجاوزها سريعاً.

Δ



\* من بين تلكم المفاهيم الكثيرة والكبيرة التي نحاول عدم الاقتناع بها:

تأثير الإمام على الغائب عن حواسنا الظاهرية في حياتنا.

\* في العادة لا نحسب ولا نـترك لـه ، أدنى مساحة للتأثير عـلى مجريات حاتنا.

لا في بناء مفاهيمنا وما نخطط له.

ولا في ممارساتنا وما نريد أن نعمله.

\* يكاد يخلو على فعلاً من حياتنا..

\* رغم علمنا أنه يؤثر في كل شيء.

\* رغم الكم الهائل من النصوص على ذلك.

\* رغم تجارب الكبار من الرجال الإلهيين الخُلَّص الذين نحِنُّ إليهم بعد فقدهم.

ونحن - مع الأسف - حذفناه من معادلة حياتنا وتأثيره فيها.

\* نظير الموت فهو من أقرب الأشياء إلينا ويسير معنا، وكل يوم يذكرنا بنفسه لكننا ننكره ونشمئز ممن يذكرنا به.

قال تعالىٰ: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ (آل عمران: ١٨٥).

قال أمير المؤمنين للظّين: «ما رأيت إيهاناً مع يقين أشبه منه بشك إلّا هذا الإنسان إنه كل يوم يودع، وإلى القبور يشيع، وإلى غرور الدنيا يرجع، وعن الشهوات واللذات لا يقلع، فلو لم يكن لابن آدم المسكين ذنب يتوقعه، ولا حساب يوقف عليه إلّا موت يبدد شمله ويفرق جمعه ويؤتم ولده، لكان ينبغي له أن يحاذر ما هو فيه بأشد التعب، ولقد غفلنا عن الموت غفلة أقوام غير نازل بهم، وركنا إلى الدنيا وشهواتها ركون أقوام لا يرجون حساباً ولا يخافون عقاباً» (٠).

١. دعائم الإسلام للمغربي: ج١، ص٢٢٢.



\* هل يعقل أننا على وعي بها نقوم به وندرك حقيقة الأمر!

لنرجع إلى قرارة أنفسنا ونستعين بها عندنا لنبدد واحدة من أهم المغالطات: (أن ما نقوم به هو من الشيطان).

نتعرف على قدرات الشيطان علينا.

لنتخلص من واحدة من أكبر الأوهام العالقة في أذهننا.

والتي تمنع التقدم خطوة، بل خطوات، تجاه حل هذه العقدة المستعصية إلى حدٍ ما.

فبعد أن من الله تعالى علينا ولأسباب كثيرة أن نكون أعضاء الأسرة الربانية المباركة أسرة محمد وآل محمد.

## نرجع معاً...

لنقرأ القرآن الكريم حيث نجده يتحدث لنا وبشكل جزمي وقطعي أن عمل الشيطان وتأثيره علينا ضعيف، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ (النساء: ٧٦).

فإذا كان تأثيره من الأصل هو ضعيف، فلهاذا نعطيه مساحة أكبر ونمكّنه من أنفسنا ونسلّطه على أفكارنا وعقائدنا ليقول لنا:

\* هل يعقل أن يكون المهدي موجوداً وله كل هذا التأثير في حياتكم؟

\* لو كان موجوداً وله هذه القدرة، فلهاذا لا يقوم بدوره؟

وأمثال هذه المقولات الشيطانية.

\* نحن نعلم جيداً أن الشيطان لا يملك أدنى مراتب الوفاء لأتباعه ومن يعبده ﴿لا تَعْبُدِ الشَّيْطانَ ﴾ (مريم: ٤٤)، فالله تعالىٰ يقول عنه: ﴿كَمَثَلِ

١. من لا يحضره الفقيه - الشيخ الصدوق: ج١، ص١٩٤.



الله رَبَّ الْعالَمِينَ ﴾ (الحشر: ١٦).

\* ندرك أيضاً أنه في ساعة الجدوانكشاف الأمور سيتخلى عنا ويبين حقيقة فعله معنا، وهذا نص كلامه ينقله لنا أصدق كتاب: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطانُ لَمَّا فعله معنا، وهذا نص كلامه ينقله لنا أصدق كتاب: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطانُ لَمَّا قُصِي الْأَمْرُ إِنَّ اللهُ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحُقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمِا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلُطانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُ وِنِي وَلُومُ وا يَعْدَكُمُ مِنْ سُلُطانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُ وِنِي وَلُومُ وا أَنْفُسَكُمْ مِنْ سُلُطانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فِمُصْرِخِيَّ إِنِي كَفَرْتُ بِما أَشْرَكْتُمُونِ أَنْفُسَكُمْ ما أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَما أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِي كَفَرْتُ بِما أَشْرَكْتُمُونِ مِنْ قَبْلُ ﴾ (إبراهيم: ٢٢).

- \* فهو يصرح أنه ليس له علينا سلطان!
  - \* فقط دعانا فاستجبنا له!

نعم هو يعدنا ويمنينا ولكن وعوده لنا ما هي إلّا غرور وسراب، كما يقول تعالىٰ: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَما يَعِدُهُمُ الشَّيْطانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (النساء: ١٢٠).

\* بل إنه يطلب منا أن لا نلومه على ما حصل وأن نلوم أنفسنا لأنه في الحقيقة لا يؤمن بها قمنا به ويتسرأ منه!

\* حقاً أن هذه الآية عجيبة وتوضح لنا بشكل جلي قيمة أنفسنا وحقيقة المغالطة الكبيرة التي نعيشها.

\* نحمّ ل الشيطان مسؤولية ما نقوم به وهو لم يقم بأفعالنا نيابة عنا ولم يجبرنا على تبني فكرة أو عقيدة أو فعل، هو فقط دعانا ونحن هرولنا إليه وسخرنا كل ما نملك في سبيل خدمته.

\* وجودنا مع الشيطان وجود اختياري، وتأثيره علينا ضعيف ومحدد في دائرة ضيقة فهو لا يؤثر في أفعالنا ولا يوجدها، هو فقط يوجد في أذهاننا التصورات والأفكار الخاطئة، وسرعان ما يخنس ويتراجع إذا كانت لدينا الإرادة الصلبة والحقيقة في طرد وسوسته، بمجرد التذكر يصمت ولا يعود



يهارس دوره الخبيث والضعيف معنا، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفُ مِ اللَّعراف: ٢٠١).

\* فلهاذا نجعل للشيطان مساحة وقدرة هو بنفسه يصرح بعدم امتلاكها؟

\* فالمغالطة من هنا تبدأ ولابد أن تنتهي هنا...

أن نعرف حجم الشيطان وأنه لا يؤثر إلّا في دائرة محدودة وهي خلق الأفكار التشكيكية في الحقائق الثابتة، وفي نفس هذه الدائرة هو ضعيف وأدنى تذكر والتفات ينعدم تأثيره نهائياً.

\* في انقوم به ليس من الشيطان كي اندّعي في العادة! لنصارح أنفسنا، ونعرف المشكلة والمرض لكي يسهل علينا علاجه.

\* لنرجع مرة أخرى ونتعرف على تأثير الإمام الله وآثاره في الكون وعلينا، فبعد أن عرفنا أن دور الشيطان في بناء الأفكار الخاطئة محدود وضعيف، وصار من السهل علينا السيطرة عليه.

\* نندفع الآن باتجاه سد الثغرات التي يمكن أن ينفذ من خلالها في حالات الغفلة والفتور ولنتذكر قوله لنا: هل يعقل أن له تأثيراً كبيراً علينا؟ أين هو؟ ولنخاطبه بصوت عالي:

إن تأثيره الله كبير وملموس وهذه النصوص الشريفة تتحدث نيابة عنا لإسكات صوت الشيطان الضعيف، فتقول:

١ - بالإمام على نعرف الله تعالى ونوحده، وبه تتحقق كرامة الإنسان، قال أبو جعفر على «فنحن أول خلق الله» وأول خلق عبد الله وسبحه، ونحن سبب خلق الخلق وسبب تسبيحهم وعبادتهم من الملائكة والآدميين، فبنا عرف الله وبنا وحد الله وبنا عبد الله، وبنا أكرم الله من أكرم من جميع خلقه» (٠).

١. بحار الأنوار: ج٢٥، ص٢٠.



٢ - الإمام على أمان لأهل الأرض ولنشر الرحمة: فعن الإمام الصادق عليه عن أبيه عن على بن الحسين الحسين الماتيان قال: «نحن أئمة المسلمين، وحجج الله على العالمين، وسادة المؤمنين وقادة الغر المحجلين، وموالي المؤمنين، ونحن أمان أهل الأرض كها أن النجوم أمان لأهل السهاء، ونحن الذين بنا يمسك الله الساء أن تقع على الأرض إلَّا بإذنه، وبنا يمسك الأرض أن تميد بأهلها، وبنا ينزل الغيث، وبنا ينشر الرحمة، ويخرج بركات الأرض، ولولا ما في الأرض منا لساخت بأهلها)(۱).

٣ - وعنه على في توقيع صادر منه يصرح فيه بأنه الإمام ويجب على الناس الإذعان به وترك الشكوك التي تشار حول إمامته: «... أنه أنهي إلى ارتياب جماعة منكم في الدين، وما دخلهم من الشك والحيرة في ولاة أمورهم، فغمنا ذلك لكم لا لنا، وساءنا فيكم لا فينا، لأن الله معنا ولا فاقة بنا إلى غيره، والحق معنا فلن يوحشنا من قعد عنا، ونحن صنائع ربنا، والخلق بعد صنائعنا.

يا هؤلاء! ما لكم في الريب تترددون، وفي الحيرة تنعكسون؟ أو ما سمعتم الله ﷺ يقول: ﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْر مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]؟ أوَما علمتم ما جاءت به الآثار مما يكون ويحدث في أئمتكم عن الماضين والباقين منهم المنكم؟ أوَما رأيتم كيف جعل الله لكم معاقل تأوون إليها، وأعلاماً تهتدون بها من لدن آدم النيلا إلى أن ظهر الماضي الشياد، كلم غاب عَلَمٌ بدا علم، وإذا أفل نجم طلع نجم؟ فلم قبضه الله إليه ظننتم أن الله تعالىٰ أبطل دينه، وقطع السبب بينه وبين خلقه، كلا ما كان ذلك ولا يكون حتى تقوم الساعة، ويظهر أمر الله سبحانه وهم کاره<u>ون</u>...)"(۲).

١. بحار الأنوار: ج٢٣، ص٦.

٢. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢٨٥-٢٨٦.



٤ - معرفته على شرط في قبول الأعمال:

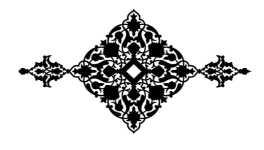
نعن أبي عبد الله عليه في قول الله عليه الله عليه الله عليه الأسماء الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴿ [الأعراف: ١٨٠]، قال: «نحن والله الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد (عمالاً إلّا بمعرفتنا » (١٠).

وعن الإمام الرضا عليه : «... بالإمام تمام الصلاة والزكاة والصيام والحجِّ والجهاد...» (٢).

٥ - وجوده على لدفع البلاء وخروج البركات:

فعن أبي محمّد الحسن بن عليٍّ للهُ الله تبارك وتعالى لم يخمّد الحسن بن عليٍّ للهُ الله تبارك وتعالى لم يخل الأرض منذ خلق آدم الله ولا يخليها إلى أنْ تقوم الساعة من حجّة لله على خلقه، به يدفع البلاء عن أهل الأرض، وبه يُنزل الغيث، وبه يُخرج بركات الأرض» (٢).

هل رأينا كيف أنه على مؤثر، فلهاذا لا نقتنع؟



۱. الكافي (ج ۱/ ص ١٤٣ و ١٤٤/ باب النوادر/ ح ٤).

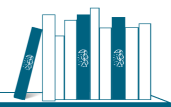
٢. معاني الأخبار (ص ٩٧ و ٩٨/ باب معنى الإمام المبين/ ح ٢).

٣. كهال الدِّين (ص ٣٨٤/ باب ٣٨/ ح ١).



## مناهج الارتباط بالإمام المهدي





الارتباط بالإمام المهدي هو من المسائل المهمة التي يكثر طرحها والسؤال عنها، وعن المنهج الصحيح الذي يحقِّق الارتباط به على كما ينبغي، وربع تفاوتت الأجوبة على ذلك.

ويمكن القول: إنَّ للارتباط بالإمام المهدي على ثلاثة مناهج:

الأوَّل: منهج الاعتدال.

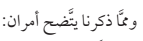
الثاني: منهج الإفراط.

الثالث: منهج التفريط.

فأمَّا منهج الاعتدال فهو عبارة أخرى عن الحدود التي رسمتها لنا الشريعة في كافَّة المسائل، ومنها مسألة الارتباط بالإمام المهديِّ ،

وأمَّا منهج الإفراط فهو المنهج الذي يتجاوز الحدود التي رسمتها الشريعة في مسألة الارتباط بالإمام المهديِّ ، ويرسم أتباع هذا المنهج حدوداً لأنفسهم نابعةً من بنات أفكارهم ومخترعاتهم.

وأمَّا منهج التفريط فهو منهج المقصِّرين عيَّا رسمته الشريعة من الحدود، كعدم إعطائهم العقيدة المهدويَّة مساحةً من فكرهم واهتمامهم، أو في سلوكهم، أو من كلا الحيثيَّتين.



١ - أنَّ المنهجين الأخيرين يشتركان في أنَّ كلَّ واحدٍ منها هـ و خروج عن
 منهج الاعتدال.

٢ - أنَّ تحديد المنهجين المذكورين يتوقَّف علىٰ بيان حدود منهج الاعتدال ومعالمه، فكلُّ ما تجاوز حدوده وتعارض مع معالمه يندرج في منهج الإفراط، وكلُّ ما قَصرَ عنها يندرج في منهج التفريط.

### حدود منهج الاعتدال:

أمَّا حدود منهج الاعتدال في مسألة الارتباط بإمام الزمان فهو ما أشرنا إليه قبل قليل إشارةً عابرة بأنَّه المنهج الذي رسمته لنا الشريعة. ويمكن لنا أن نحدِّد دائرة هذا المنهج على ضوء جملة من نصوص الكتاب، وروايات العترة الطاهرة، وحكم العقل القطعي، فهنا ثلاثة أدلَّة:

### الدليل الأوَّل: نصوص الكتاب العزيز:

ونقتصر منه على ثلاث آيات:

الآية الأوَّلْ: قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَىٰ الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِي إِلَىٰ الْحَقِّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِي إِلَّا أَنْ يُهْدِىٰ فَما لَكُمْ مُ كَيْفَ تَحْكُمُ ونَ ﴾ (يونس: ٣٥).

وتحديد هذه الآية لمنهج الاعتدال بشكل عامِّ يتمُّ برسم نقاط خمس:

١ - إِنَّ الآية الكريمة تحصر الإتِّباعَ بمن له القُدرَةُ على هِدَايَةِ الآخرين.

٢ - إنَّ قدرة الإنسان على هداية غيره تتوقَّف على أن يكون هو مُهتَدِياً وعارفاً بطريق الحقّ في مرحلة سابقة، كشأن الدليل الذي يدلُّ المسافرين على الطريق، إذ لابدَّ أن يكون عارفاً بالمسالك والطرق التي تؤدِّي إلى المقصد، ليستطيع بدوره أن يَدُلَّ المسافرين علىٰ تلك الطرق، وإلَّا فلو لم يكن عارفاً جها لكان هو بحاجة إلىٰ من يدلُّه عليها في مرحلة سابقة، وبعد أن يدلّه غيره



ويصبح ذا خبرة كافية ليكون دليلاً ومرشداً للمسافرين لاسيها في الطرق ويصبح ذا خبرة كافية ليكون دليلاً ومرشداً للمسافرين لاسيها في الطرق المهتدي الصحراوية فعند ذلك يصبح أهلاً للاتّباع، وما من عاقبل يترك المهتدي العارف بالطرق ولا يتّبعه، ويبقئ منتظراً إلىٰ أن يتعلّم الضّالُ الجاهل بها وصيرورته من المهتدين ليسير خلفه!.

إنَّه لا معنىٰ له، بل هو موردٌ للتوبيخ الذي في الآية الشريفة، أعني قوله تعالىٰ: ﴿فَما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾.

٣ - إنَّ الآية الشريفة لا تختصُّ بزمان الحضور، بل تعمُّ زمان الغيبتين الصغرى والكبرى أيضاً، فلابدَّ من هادٍ يُهتدَى به في كلِّ مسألة في هذا الزمان، ومنها مسألة الارتباط بإمامنا المهديِّ ، فلابدَّ أن يكون ارتباطنا من خلال من له القدرة على ربطنا به الله في زمن الغيبة الكبرى.

إنَّ الغيبة الكبرى تعني عدم الاتصال بالإمام المهدي بالمباشرة، وإلَّا لم تصح تسميتها بالغيبة، كما تعني عدم وجود سفير خاصِّ بيننا وبينه به وإلَّا كانت غيبته غيبة صُغرى لا كبرى، فتعيَّن أن يكون هناك طريق آخر للارتباط بالإمام المهدي .

٥ - إنَّ الطريق في زمن الغيبة الكبرى منحصر بعنوان واحد لا بديل عنه، وقد دلَّ عليه العقل والنقل، وهو الفقيه العادل.

وبهذه النقاط الخمس يثبت أنَّ منهج الاعتدال الذي رسمته لنا الشريعة منحصر باتِّباع الفقهاء العدول في زمن الغيبة الكبرى.

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُ وَنَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُ وافِي الدِّينِ وَلِيُنْ ذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُ وا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ عَنْهُمْ اللهِ التوبة: ١٢٢).

وهذه الآية تحدد منهج الاعتدال في عموم المسائل المرتبطة بالشرع، ويتَّضح ذلك من خلال النقاط الثمانية الآتية:



٢ - من المعلوم أنَّ الهدف من التفقُّه في الدين هو التعرُّف على تعاليمه في
 مجال العقيدة، ومجال الأخلاق، ومجال الأحكام الفرعيَّة التي يتوجَّب على كُلِّ
 مكلَّف أن يمتثلها، فوجب التفقُّه في الدين لذلك كلِّه.

٣ - إنَّ ذهاب المؤمنين كافَّة لأجل التفقُّه في الدين أمرٌ غير ممكنٍ في العادة، لأنَّه يوجب تعطيل المعيشة وشلِّ الحياة بالكامل، وكها أشارت الآية بقولها: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً ﴾، فلا بُدَّ أن يقتصر وجوب التفقُّه على بعض المؤمنين بنحو الوجوب الكفائي، كها أشارت الآية بقولها: ﴿مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةً ﴾، أي جماعة.

٤ - إنَّ الآية تدلُّ علىٰ أنَّ الذين تفقَّه وافي الدين عليهم أن يُنذروا الذين لم
 يتفقَّه وافيه، وعلىٰ هؤلاء أن يحذروا عندما ينذرهم أولئك، وهو عبارة أخرىٰ
 عن وجوب الأخذ بإنذارهم وإرشاداتهم علىٰ ضوء ما تعلَّموه.

٥ - إِنَّ وجوب التفقُّه في الدين كفائي مستمرٌ في جميع العصور، ففي زمن النبي عَيَالَةُ كان المؤمنون ينفرون إليه من أطراف بلد الإسلام ويتفقَّه ون على يده عَيَالَةُ، ثمَّ يرجعون إلى قراهم وبلداتهم كمرشدين ومراجع للدين، وكذا الحال بالنسبة إلى المؤمنين في عصر كُلِّ إمام من أئمة الهدى عالي .

7 - إنَّ استمرار وجوب التفقُّ إلى زماً الغيبة الكبرى يستدعي التفرُّغ الكفائي للتفقُّ على ضوء الكتاب العزيز وروايات العترة الطاهرة كما أوجبه السرع علينا في حديث الثقلين المتواتر، كالمروي عن أمير المؤمنين المثلا في حديث جاء فيه: «قال رسول الله عَيْلُ في آخر خطبته يوم قبضه الله عَلَا إليه: إنِّي قد تركت فيكم أمرين لن تضلوا بعدي ما إن تمسكتم بها: كتاب الله، وعتري أهل بيتي»(۱).

١. الكافي ٢: ١٤، ح١.



٧ - إنَّ معظم تعاليم الإسلام لا يمكن استخراجها من الكتاب وأحاديث العترة الها إلا من خلال إجراء عمليّة الاستنباط، أعنى الاجتهاد.

٨ - إنَّ القدرة على الاستنباط منحصرة بفئة خاصَّة من المؤمنين، وهم الفقهاء.

وبهذا يتَّضح أنَّ منهج الاعتدال يوجب على المؤمنين الرجوع في زمن الغيبة الكرى إلى الفقهاء حصراً.

الآية الثالثة: قوله تعالى: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُ وِنَ ﴾ (النحل: ٤٣).

إنَّ هـذه الآيـة الكريمـة ترشـد إلى قضيـة عقلائيَّـة واضحـة لا ينكرهـا إلَّا جاهل متوغِّل في الجهل أو معاند يقرُّ مها في قلبه وينكرها بلسانه، وكما قال تعالىٰ: ﴿وَجَحَدُوا بِهِا وَاسْتَيْقَنَتْها أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلُوًّا﴾ (النمل: ١٤).

وتلك القضية الواضحة هي رجوع الجاهل بشيءٍ إلى العالم به، فإنَّ الآية وإن كانت واردة في قضيَّة خاصَّة إلَّا أنَّها ارتكزت في الاحتجاج علىٰ كفَّار قريش بما يحكم به العقلاء كافَّة، إذ لا معنى أن تحتج عليهم بأمر شرعيِّ وهم كافرون بالشرع.

وهذه الآية الكريمة كسابقتيها ترسم لنا منهج الاعتدال في عموم مسائلنا الدينيَّة، ويتمُّ ذلك برسم نقاط ثلاث:

١ - إنَّ الجاهل بشيءِ عليه أن يرجع إلى العالم به.

٢ - إنّ العوام يجهلون بجميع المسائل الدينيَّة التي يتوقَّف العلم بها على ا الاجتهاد، ومنها كيفيَّة الارتباط بالإمام المهدي عي.

٣ - إنَّ الاجتهاد منحصر بالفقهاء، فهم وحدهم الذين لهم القدرة على ال البتِّ في هذه المسألة وغيرها من مسائل الدين.

فينتج عن ذلك: أنَّ الواجب على العوامّ في جميع المسائل الاجتهاديّة أن يرجعوا إلى الفقهاء، ومن بينها مسألة الارتباط بالإمام المهدي على.

الدليل الثاني: نصوص العترة الطاهرة:

ونكتفى هنا بالإشارة إلى صنفين منها(١):

الصنف الأوَّل: الروايات الصريحة في إرجاع الشيعة إلى الفقهاء في كلِّ زمان حتى في حياة الأئمَّة المِيَّلِ، في بالك بزمان غيبتهم، من قبيل:

وهذه الرواية هي من الروايات العامّة التي لا تختصُّ بعصرٍ دون عصرٍ، وهي صريحة في أنَّ واجب غير المتفقّه هو الرجوع إلى المتفقّه حتى في زمن رسول الله عَيْلُهُ، فيشت بالأولويّة القطعيّة وجوب الرجوع إليهم في زمان الغيبة الكبرى، خصوصاً مع عدم البديل عن ذلك.

٢ - ما رواه النجاشي من قول إمامنا الباقر الملا لأبان بن تغلب والذي
 كان من فقهاء أصحابنا: «اجلس في مسجد المدينة وأفتِ الناس، فإني أُحِبُ أن يُرَىٰ في شيعتي مِثلُكَ»

وهذه الرواية وإن كانت واردةً في واحد من أصحاب إمامنا الباقر عليَّ وهو أبان بن تغلب إلَّا أنَّها تدلُّ علىٰ تشريع الرجوع إلىٰ الفقهاء الذين هم من أمثال

١. ومن أراد المزيد فعليه بكتابنا مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة.

٢. معاني الأخبار: ص١٥٧، ح١.

٣. رجال النجاشي: ١٠، رقم الترجمة٧.



أبان في كلِّ عصر، لأنَّها عبَّرت بلفظ «مِثلُكَ»، والإمام الباقر علي المحبُّ أن يُرى مثل أبان في الشيعة حتى في زمانه رغم وجوده العلا بين المؤمنين، فما بالك لو كان هناك فقهاء مثل أبان في زمان يفقد فيه المؤمنون أئمَّتهم المعصومين البِّكِيم؟ وبعبارة أخرى: إنَّ هذه الرواية تدلُّ بالمطابقة على مرجعيَّة الفقهاء من أمثال أبان بن تغلب في زمان حضور المعصومين عليه وتدلُّ بالالتزام والأولويَّة القطعيَّة على مرجعيَّة الفقهاء من أمثال أبان في زمان غيبتهم عليُّلا.

فثبت أنّ منهج الاعتدال يحصر المرجعيّة في المسائل الدينيّة بالفقهاء دون غيرهم.

فإن قال قائل: إنَّ المرجعيَّة الثابتة في هذه الرواية تختصُّ بمن كان مثل أبان، فهي لا تشمل الفقهاء الذين لم يبلغوا إلى رتبته، فبلا يثبت جواز الرجوع إلى فقهاء الغيبة في مسألة الارتباط بالإمام المهدي عي.

قلت: هذا لنا وليس علينا، لأننا نقول: إذا لم يجز الرجوع إلى فقهاء الغيبة في تحديد منهج الاعتدال في مسألة الارتباط بالإمام المهدى على فبالأولويّـة القطعيَّة لا يجوز للعوامِّ أن يحددوا ذلك لأنفسهم، وكلِّ الذي يجوز لهم هو الاعتقاد بأنَّه على إمام زمانهم، لا أكشر.

توضيح ذلك: إنَّ القضية المهدويَّة المترتِّبة على إمامة المهدي على هي عبارة عن منظومة واسعة ومتشعِّبة رسمتها النصوص الواصلة إلينا من الكتاب العزيز وروايات المعصومين عليه إلى ، ومن هذه النصوص ما وقع محلًا للكلام والخلاف بين أعلام الطائفة، وما زالت البحوث مستمرَّة في ذلك حتى هذه اللحظة، وتارة يقع الكلام من جهة أسانيدها، وأخرى من جهة دلالاتها ومضامينها، ومن نافلة القول: أنَّ العوامَّ ليس لهم القدرة علىٰ الخوض في ذلك بالمرَّة، وعليه تنحصر القدرة علىٰ ذلك في الفقهاء، فلو قيل بعدم جواز رجوع العوامِّ إليهم في تحديد منهج الاعتدال - رغم قدرتهم علىٰ استخراجه من النصوص المهدويَّة - فبالأولى لا يجوز للعوامِّ أن يحدِّدوا ذلك لأنفسهم.

الصّنف الشاني: الروايات المختصّة بزمان الغيبة الكبرى تحديداً، من قبيل: ما رواه إسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمد بن عثمان العمريَّ أن يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليَّ، فورد التوقيعُ بخطِّ مولانا

صاحب الزمان ﴿ ومن جملة ما جاء فيه قوله ﴿ -: «وأمَّا الحوادث الله الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنَّهم حُجَّتي عليكم، وأنا حجة الله

عليهم)(۱).

فالإمام ﷺ في هذا النصِّ ينصب رُواةَ حديثهم اللَّهِ حُجَّةً يحتجُّ بهم علينا غداً لو لم نأخذ بها يقولون فيها ينوبنا من الحوادث النازلة، والتي نريد معرفة حكمها.

والمقصود برواة الحديث هم خصوص الفقهاء، لا مطلق الرُّوَاة، والدليل علىٰ ذلك وجهان:

ومع عدم فقه الرَّاوي لما يرويه كيف يجوز للعوامِّ الرجوع إليه وهو لا يزيد عليهم في شيءٍ من هذه الناحية، وكيف يجوز له أن يفتيهم؟!

وبعبارة أخرى: أنَّ كثيراً من تعاليم الإسلام - سواء في العقيدة أم الأخلاق أم الأحكام - تفتقر إلى عمليَّة استنباط، أو قل: تطبيق عمومات النصوص

۲.

۱. كمال الدين: ج٢، ص٤٨٣، ب٥٤، ح٤.

۲. الكافي ۱: ۴۰۳، ح۱.



ومطلقاتها على مواردها، ومن لا يفقه ما يرويه كيف له لو سئل عن مسألةٍ ما أن يعرف النصَّ الـذي ينطبق عليها، والحال إنَّ القدرة على التطبيق هي عين الفقه، وقد فرضناه فاقداً لهذه الملكة؟.

فتعيَّن أن يرجع العوام من الرُّواة وغيرهم إلى فقهاء الرُّواة، وهذا ما كان يصنعه أصحاب الأئمة المهل أيضاً عندما يختلفون بينهم، كما أشار إلى ذلك الكشي في حــقٌ زرارة وآخريـن، قـال: «أجعـت العصابـة عـلىٰ تصديـق هـؤلاء الأوَّلين من أصحاب أبي جعف عليَّا وأبي عبد الله عليَّا وانقادوا لهم بالفقه، فقالوا: أفقه الأوَّلين ستةٌ: زرارة، ومعروف بن خربوذ، وبريد، وأبو بصير الأسدى، والفضيل بن يسار، ومحمد بن مسلم الطائفي. قالوا: وأفقه الستة زرارة»<sup>(۱)</sup>.

فلاحظ قوله: «وانقادوا لهم بالفقه» فإنَّه ظاهر في أنَّ الأصحاب - ومنهم الرُّ واة - إذا اختلفوا في مسألة ما كانوا يرجعون إلى هو لاء الستَّة وينقادون ويسلُّمون لقولهم في تلـك المسألة، وما ذلـك إلَّا لفقاهتهم بـل وأفقهيَّتهم عـليٰ غيرهم، بحيث باتوا مراجع للفقهاء الذين دونهم في الرتبة، مع ما فيه من ثبوت مرجعيَّتهم في زمان الإمامين الممامين الصادِقَين عليهم الإمامين الممادين المادين ا

فتعيَّن انحصار المرجعيَّة في الرُّواة الفقهاء في زمان الغيبة بالأولويَّة القطعيَّة، بل في خصوص الأفقه منهم، وهو من يعبّر عنه اليوم بالأعلم.

الوجه الثاني: مقبولة عمر بن حنظلة التي نكتفي بنقلها من دون شرح، لوضوح دلالتها على انحصار الرُّواة الذين نصبهم الإمام على حُجَّةً علينا بالرُّواةِ الفقهاء، ولا يشمل الرُّواة غير الفقهاء.

١. اختيار معرفة الرجال ٢: ٥٠٧، تسلسل ٤٣١.

و إليكَ نصَّ المقبولة:

قال: سألت أبا عبد الله علي عن رجلين من أصحابنا بينهم مُنَازَعَةٌ في دَينِ ) أو مِيرَاثٍ، فتَحَاكَمَا إلىٰ السُّلطانِ وإلىٰ القُضَاةِ، أَيَحِلُّ ذلك؟ قال: «مَن تَحَاكَمَ إليهم في حتِّ أو باطل فإنَّا تحاكم إلى الطاغوت، وما يَحكُمُ له فإنَّما يَأخُهُ شُحتاً وإن كان حقًّا ثابتًا له، لأنَّه أخذه بحكم الطاغوت، وقد أمر الله أن يُكفر به، قال الله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُ وَا إِلَى الطَّاغُ وتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ ﴾ [النساء: ٦٠]»، قلت: فكيف يصنعان؟ قال: «يَنظُرَانِ مَن كان منكم مَّن قد رَوَىٰ حديثنا، ونَظَرَ في حَلالِنا وحَرَامِنا، وعَرَفَ أَحكامَنا، فَلْيَرْضُوا به حَكَمَا، فإنِّي قد جعلتُهُ عليكم حَاكِماً، فإذا حَكَمَ بحُكمِنَا فلَمْ يَقبَلهُ منه فإنَّما استَخَفَّ بحُكم الله وعَلَينَا رَدَّ، والرَّادُّ عَلَينَا الرَّادُّ علىٰ الله، وهو علىٰ حَدِّ الشِّركِ بالله»، قلت: فإن كان كلُّ رجلِ اختار رجلاً من أصحابنا فرضيا أن يكونا الناظرين في حَقِّها، واختلفا فيم حَكَمَا، وكلاهما اختلفا في حديثكم؟ قال: «الحُكمُ ما حَكمَ به أعدَلُتُ مُا وأَفقَهُ هُما وأصدَقُهُ مَا في الحديث وأورَعُهُ مَا، ولا يُلتَفَتْ إلى ما يحكم به الآخرُ»، قال: قلت: فإنَّها عَدلانِ مَرضِيَّانِ عند أصحابنا، لا يَفضُلُ واحدٌ منها على الآخر، قال: فقال: «يُنظَرُ إلى ما كان من روايتهم عنًّا في ذلك الذي حَكَمَ ابه المجمعُ عليه من أصحابك فيؤخذ به من حُكمنا، ويُتركُ الشَّاذُّ الذي ليس بمشهور عند أصحابك، فإنَّ المجمع عليه لا ريب فيه، وإنَّا الأمور ثلاثة: أَمرٌ بَيِّنٌ رُشدُهُ فَيُتَبَعُ، وأَمرٌ بَيِّنٌ غَيُّهُ فَيُجتَنبُ، وأَمرٌ مُشكِلٌ يُرَدُّ عِلمُهُ إلى الله وإلى رسوله، قال رسول الله عَلَيْ : حَلَالٌ بَيِّنٌ، وحَرَامٌ بَيِّنٌ، وشُبُهَاتٌ بَيْنَ ذلك، فمَنْ تَرَكَ الشُّبُهَاتِ نَجَامِنَ المُحَرَّمَاتِ، ومَنْ أَخَذَ بِالشُّبُهَاتِ ارتَكَبَ المُحَرَّمَاتِ، وهَلَكَ مِن حَيثُ لا يَعلَمُ»، قلت: فإن كان الخَبرَانِ عنكما مَشهُورَين قد رواهما الثِّقاتُ عنكم؟ قال: «يُنظَرُ، في وَافَقَ حُكمُهُ حُكْمَ الكِتابِ والسُّنَّةِ وخَالَفَ العَامَّةَ فيُؤخَذْ بِهِ، ويُترَكُ ما خَالَفَ حُكمُهُ حُكمَ الكِتابِ والسُّنَّةِ



ووَافَقَ العَامَّةَ»، قلت: جُعِلتُ فداك؛ أرأيتَ إن كان الفَقِيهَانِ عَرَفَا حُكمَهُ من الكتاب والسُّنةِ، ووجدنا أَحَدَ الخَبَرَين مُوافقاً للعامَّة، والآخرَ مخالفاً لهم، بِأَيِّ الخبرين يُؤخذ؟ قال: «مَا خَالَفَ العَامَّةَ ففيه الرَّشادُ»، فقلت: جُعِلتُ فداك؛ فإن وَافَقَهُ مَا الخَبَرَانِ جَمِيعاً؟ قال: «يُنظَرُ إلىٰ مَا هُمْ إِلَيْهِ أَمِيلُ حُكَّامُهُمْ وقُضَاتُهُم، فيُترَكُ ويُؤخَذُ بالآخرِ»، قلت: فإن وَافَقَ حُكَّامُهُم الخبرين جميعاً؟ قال: «إذا كان ذلك فأَرجِهِ حَتَّىٰ تَلقَىٰ إمامَكَ، فإنَّ الوُّقُوفَ عند الشُّبُهَاتِ خَيرٌ مِنَ الاقتِحَام في الهَلَكَاتِ ١٠٠٠.

إنَّ كلِّ فقرةٍ من فقرات هذه المقبولة تنادي بأعلى صوتها بأنَّ عالم الحديث بحـرٌ عميـق، وواد سـحيق، وطريـقٌ وَعـرٌ يحتـاج إلىٰ تفـرُّغ ودراسـةٍ وتدقيـق، وهـو في وادٍ والعوامُّ في وادٍ آخر حتى لو كانوا من الرُّواة، فانحصر الرُّواةُ المنصَّبون من قبل الإمام على حُجَّةً علينا بخصوص الفقهاء منهم.

### الدليل الثالث: حكم العقل القطعي:

أمًّا دليل العقل القطعي فيتمُّ برسم نقاطٍ سبع:

١ - إنَّ عدم الاتصال بالإمام على مطلقاً - مباشرةً وبواسطةٍ - إمَّا أن يكون من دون بديل، أو مع وجود البديل.

والفرض الأوَّل باطل جزماً، لأنَّه يقتضي ترك العباد في زمن الغيبة الكبرى سُـدًىٰ من دون هداية، ومن دون إقامة الحجَّة عليهم، بل تكون الحجَّة لهم علىٰ الله تعالىٰ، وهو يتنافيٰ مع صريح النصوص، من قبيل: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الحُجَّةُ البَالِغَةُ ﴾ (الأنعام: ١٤٩)، وقوله عَلَا: ﴿رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَىٰ اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ (النساء: ١٦٥).

وبعد بطلان الفرض الأوَّل يتعيَّن الفرض الثاني، أعنى وجود البديل.

١. الكافي ١: ٢٧، ح١٠.



٢ - إنَّ البديل في زمان الغيبة ينحصر بمصادر التشريع الأربعة: الكتاب العزيز، روايات المعصومين البيك ، والإجماع، والعقل القطعيّ.

٣ - إنَّ معظم تعاليم الشرع منحصرة في الكتاب، وروايات العترة.

٤ - إنَّ استخراج تلك التعاليم للسير على ضوئها يتوقُّف في معظمها على ا عمليَّة الاستنباط، فإنَّ الواضحات من التعاليم هي أقلَّ القليل.

٥ - إنَّ القدرة على الاستنباط منحصرة بصنفٍ خاصٌّ من الناس، وهم الفقهاء، وبالتالي لا يمكن السير على ضوء التعاليم ما لم يتمَّ استنباطها أوَّلاً من قِبَل الفقهاء.

٦ - إنَّ الفقاهـة وحدهـ الاتكفـي لإحـراز السـير عـلي ضـوء تلـك التعاليـم ما لم يُحرز استقامة الفقيه وعدم تعمُّده تحريفها وتزويرها، فتوجَّب أن يكون الفقيه قد بلغ من العدالة مرتبة يستحيل معها في العادة أن يتَّبع هواه، لئلا يَضِلُّ ويُضِلُّ غيره والعياذ بالله، وهذا يعني أنَّ المرجعيَّة في المسائل الاستنباطيَّة منحصرة في زماننا هذا بالفقهاء العدول حتى في الفروع التي يجوز للمكلِّف مخالفتها كاستحباب تقليم الأظفار في وقتٍ معيَّنِ.

٧ - إنَّ انحصار المرجعيَّة بالفقهاء العدول حتى في مثل استحباب تقليم الأظفار يدلُّ بالأولويَّة القطعيَّة على الانحصار المذكور في المسائل العقديَّة التي تنحصر أدلَّتها بالنصوص، كالتي تتعلَّق بمنهج الارتباط بالإمام المهدي على.

هـذا حاصـل الدليـل الثالث، وبالفراغ منه نكـون قـد فرغنـا مـن الاسـتدلال على انحصار المرجعيَّة في المسائل الدينيَّة الاجتهاديَّة في زمن الغيبة الكبري على بالفقهاء.

والتيجة: إنَّ منهج الاعتدال الذي رسمته لنا الشريعة في كلِّ مسألة تقع في طريق ابتلائنا في هـذا الزمن - ومنها مسألة الارتباط بالمهدي ١ هـ و منهج الفقهاء العدول.

الْمُرْكِيْنِ مِنْ الْمُرْكِيْنِ مِنْ الْمُرْكِيْنِ مِنْ الْمُرْكِيْنِ مِنْ الْمُرْكِينِ مِنْ الْمُرْكِينِ الْمِينِ الْمُرْكِينِ الْمُل

والحاصل: إنَّ منهج الاعتدال في مسألة الارتباط بالإمام المهدي الله هو المنهج الفقهاء العدول، لأنَّهم الأَدِلَّاءُ على نهج أهل البيت الله في زمن الغيبة الكبرى، ونهجهم الله هو عين نهج المهدي الله فينتج أنَّ الارتباط به الله يتحقَّق من خلال الارتباط بمنهج الفقهاء العدول.

ويمكن التعبير عن هذا المنهج بعبارة وجيزة في ألفاظها غزيرة في مضمونها فنقول: إن منهج الاعتدال هو أن نعمل بتكاليفنا الشرعيَّة مع انتظار إمام زماننا والدعاء له بالفرج.

ومعلوم أنَّ العمل بالتكاليف متوقِّفٌ على تعلُّمها، وتعلُّمها متوقِّفٌ على الرجوع إلى الفقيه العادل الجامع لشرائط الفتوى، فيكون العمل بالتكاليف متوقِّفاً على الرجوع إلى الفقيه العادل، وبالتالي نستطيع القول بأنَّ منهج الاعتدال يتمثَّل في الرجوع إلى الفقيه العادل.

ويتفرَّع على هذا: أنَّ كلَّ ما خرج عن منهج الفقهاء فهو خارج عن منهج الاعتدال، وداخل في منهج الإفراط أو منهج التفريط، والعياذ بالله.

#### حدود منهج الإفراط:

أمّا منهج الإفراط فكما لوقضى أحدنا عمره في البحث عن سبيل للوصول إلى شخص الإمام الإمام الإمام الله بطرق وأعمال ما أنزل الله بها من سلطان، ولا جاء بها أثر من أهل البيت البيّل ، بل المستفاد من بعض الروايات ترك ذلك، ومنه ما جاء في آخر التوقيع المتقدّم من قوله الله : "وأمّا وجه الانتفاع بي في غيبتي فكالانتفاع بالشمس إذا غيّبتها عن الأبصار السحاب، وإنّي لأمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السّماء، فأغلقوا باب السؤال عمّا لا يعنيكم، ولا تتكلّفوا علم ما قد كُفِيتم، وأكثروا الدُّعاء بتعجيل الفرج، فإنّ ذلك فرجكم، والسلام عليك يا إسحاق بن يعقوب وعلى بن اتبع الهدى».

المرابع المراب

14

ونظيره الروايات الأخرى الآمرة بانتظار الفرج، وبيان ثوابه وثواب الثابت على القول بوجوده ، مضافاً إلى الروايات الآمرة بالكفّ عن البحث والطلب، والمؤيَّدة ببعض قصص الأولياء التي تضمَّنت هذا المعنى.

وبعبارة أخرى: إنّنا - نحن الإماميّة - نعتقد جازمين أن المعصوم الميّلا أدرى بالمصلحة منّا، فلوكان من المصلحة أن يتّصل به أحدنا وجهاً لوجه أو بواسطة فسوف يقوم اليّلا هو بذلك، من دون حاجة إلى سعي منّا وبحث وتفتيش، وبدون اللجوء إلى اختراع عبادات وأعال لا يؤمّن اندراجها في خانة البدع، فضلاً عن احتال حصول الاستدراج من الله تعالى للمبتدع، فيورثه لذّة كبيرة يستشعرها عند التعاطي مع بدعته، إمعاناً في إضلاك باستحقاق كا دلّت عليه بعض الروايات، ويكون حينئذ من مصاديق قوله تعالى: ﴿وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (البقرة: ١٥)، بل ورد في بعض قصص اللقاء نوع من التوبيخ أو الفشل في الاختبار والعياذ بالله.

#### حدود منهج التفريط:

الارتباط بالإمام الم أهمية في حياتنا لا سمح الله، كالذين لا يأبهون بالعقيدة المهدوية أصلاً، ولا يعيشون حقيقة أنَّ إمام عصرهم هو الحجَّة بن الحسن اللهدوية أصلاً، ولا يعيشون حقيقة أنَّ إمان وأمينه في أرضه هو الإمام المهديُّ كا كان كلُّ واحدٍ من آبائه المحليُّ في زمانه حجَّة الله على عباده، وأمينه في أرضه. ولا يعيشون أيضاً حقيقة أنَّه الله مُطَّلع على أقوالهم وأفعالهم، وأنها تعرض عليه الله ، فيسرُّهُ ما يراه من حسناتهم، ويَسُوؤُهُ ما ربا يراه من سيئاتهم. ولا يعيشون أيضاً حقيقة كون شيعته تحت رعايته ونظره اله، وأنّه الموئل والمفزع لهم في النوبهم من نوائب وحوادث، وأنّ من الجدير بهم أن يفزعوا إليه ليسأل الله تعالىٰ لهم في كشف ضُرِّهم، مع الاعتقاد الجازم بأنه المع مستجاب ليسأل الله تعالىٰ لهم في كشف ضُرِّهم، مع الاعتقاد الجازم بأنه الله مستجاب

وأمَّا منهج التفريط فهو منهج التقصير، ومن مصاديقه عدم إعطاء مسألة

الدعوة، إلىٰ غير ذلك ممَّا يترتَّب علىٰ الاعتقاد بإمامته ﷺ وكونه إمام عصرنا 🕊 هـذا، وأن يحـذر المؤمـن أن يمـوت ميتـة جاهليـة، كـما وقـع ذلـك لبعـض مـن خذلهـم الله تعـاليٰ، حيـث صـاروا يعتقـدون أن الإمـام المهـديَّ ﷺ لم يولــد بعــدُ، ' كعقيدة مشهور المخالفين لأهل البيت البيلي ، فوقعوا في محذور العقيدة بعدم وجود إمام في هذا الزمان، ومقتضاه أن من يموت منهم على هذا الحال فسوف يموت ميتة جاهليَّة، لما تواتر عن المعصومين البِّكِمُ أنَّه: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليَّة»(١٠).

هذا، ونسأله تعالىٰ كما علَّمنا في محكم كتابه ونقول: ﴿ رَبِّنَا لَا تُوزَغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الوَهَّابُ ﴿ (آل عمران: ٨).

#### معالم منهج الاعتدال:

كما أنَّ لمنهج الاعتدال حدوداً تُعرفُ بها حقيقته وتميَّزه عن منهجي الإفراط والتفريط، كذلك له معالم يُعرف باجتماعها أتباع هذا المنهج، ويُميَّزون بها عن أتباع منهج الإفراط وأتباع منهج التفريط.

## ويمكننا أن نجمل المعالم في اثنى عشر مَعلَماً:

المعلم الأول: أن نعيش الاعتقاد بأنَّ الإمام على حيٌّ يُرزق:

إنَّ الاعتقاد بوجود الإمام الحجَّة على حَيًّا يُرزقُ شيءٌ، وأن نعيش هذه العقيدة شيءٌ آخر، بمعنلي أن نستحضر ذلك في أذهاننا بشكل متكرِّر، فإنَّ مقتضى حياته على وتواجده يزيد من احتمال لقائنا به على هنا أو هناك، اليوم أو غداً، من حيث نشعر أو لا نشعر.

وهـذا في مقابـل أتْبـاع منهـج التقصـير، والذيـن لا يسـتذكرون هـذه العقيـدة إلَّا إذا ذُكِّروا بها، فهم يعيشون الغفلة عنها.

١. كمال الدين وتمام النعمة: ص٩٠٤، ح٩.



وفي مقابل أتباع منهج الإفراط، والذين ربها يسعون ويخترعون ويبتدعون أعهالاً لم ترد من طريق الشرع بغية اللِّهاء بالإمام ، وربها يصلون إلى حدِّ الوسوسة والتخيّلات، فيعتقد أحدهم أحياناً أنَّه قد رأى الإمام وهو لم يره، وإنّها رأى رجلاً صالحاً ووَلِيّاً من أولياء الله تعالى، نظير بعض قصص اللقاء التي يعتقد أصحابها أنهم التقوا فيها بالإمام الحجة ، ولا يطيقون سماع الخلاف في ذلك، كها لو التقوا شخصاً عليه سيهاء الصالحين، وأخبرهم بأمرٍ يعتقدون أنَّه غيبيً، وهو ليس كذلك.

### المعلم الثاني: الثبات على القول بوجوده وحياته على:

إنَّ الاعتقاد بوجود المهدي الله حيّا يُرزق تارة يكون اعتقاداً راسخاً لا يزول، وأخرى لا يكون كذلك، كها لو سرى الشكُّ إلى الاعتقاد بأصل ولادته الله كها حصل لأحدهم وصار يعتقد فيه اعتقاد مشهور المخالفين من أنَّ المهدي السوف يولد في آخر الزمان، وكها لو سرى الشكُّ إلى الاعتقاد ببقائه، كها حدَّثننا الروايات المعصومية عن جماعة من الشيعة سيطول عليهم الأمد حتى يرجعوا عن هذه العقيدة، ويشكُون في موته وعدم بقائه، كها في رواية المفضّل بن عمر، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: "إيَّاكم والتنويه، أما والله ليغيبنَ إمامكم سنيناً من دهركم، ولتُمحَّصُنَ حتى يقال: مات، قُتل، هلك، بأي وادٍ سلك؟ ولتَدمَعَنَ عليه عيون المؤمنين، ولتُكفَأنُ كها تُكفَأ السُّفُنُ في أمواج البحر، فلا ينجو إلَّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب في قلبه الإيهان، وأيَّده بروحٍ منه، ولَتُرفَعَنَ التناعشرة راية مشتبهة، لا يُدرى أيُّ من أيًّ»، قال: فبكيت، ثم قلت: فكيف نصنع؟ قال: فنظر إلى شمس داخلة في الصُّفّة، فقال: «يا أبا عبد الله؛ ترى هذه الشمس؟»، قلت: نعم، فقال: «والله لَأمُونا أبينُ من هذه الشمس».

۱. الكافي ۱: ۳۳٦، ح٣.

المؤتين المؤتن ا

17

وفي مقابل هذين الفريقين الشَّاكِّين فريتٌ ثابتٌ على الاعتقاد ببقائه على، لا يزحزح اعتقادهم بذلك شيءٌ، كما أشير إليهم في رواية أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري، قال: دخلت على أبي محمّد الحسن بن عليّ المالية وأنا أريد أن أسأله عن الخلف [من] بعده، فقال في مبتدِئاً: «يا أحمد بن إسحاق؛ إنَّ الله تبارك وتعالىٰ لم يُخلل الأرض منذ خلق آدم عليَّا إِن ولا يخليها إلى أن تقوم الساعة من حجّة لله على خلقه، به يُدفع البلاء عن أهل الأرض، وبه يُنزّل الغيث، وبه يُخرج بركات الأرض». قال: فقلت له: يا بن رسول الله؛ فمن الإمام والخليفة بعدك؟ فنهض عليَّا إسرعاً فدخل البيت، ثـمّ خـرج وعـلي ـ عاتقه غلامٌ كأنَّ وجهَـهُ القمـرُ ليلـة البـدر، مـن أبنـاء الثـلاث سـنين، فقـال: «يا أحمد بن إسحاق؛ لو لا كرامتُك على الله رها وعلى حُجَجه ما عرضتُ عليك ابني هذا، إنَّه سَمِيُّ رسول الله عَيْنِ وكَنِيُّهُ الَّذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، يا أحمد بن إسحاق؛ مثله في هذه الأُمّة مثل الخيضر عليَّا إِنَّ ومثله مثل ذي القرنين، والله لَيَغِيبنَّ غيبةً لا ينجو فيها من الهلكة إلَّا من ثبَّته الله عَلَى على القول بإمامته، وفَّقه [فيها] للدَّعاء بتعجيل فرجه»، فقال أحمد بن إسحاق: فقلت له: يا مولاي؛ فهل من علامةٍ يطمئنٌ إليها قلبي؟ فنطق الغلام عليه بلسان عربيِّ فصيح فقال: «أنا بقيَّةُ الله في أرضه، والمنتقم من أعدائه، فلا تطلب أثراً بعد عين يا أحمد بن إسحاق»، فقال أحمد بن إسحاق: فخرجت مسروراً فرحاً، فلمَّا كان من الغد عُدتُ إليه فقلت له: يا بن رسول الله؛ لقد عظم سروري بما مننت [به] عليَّ، في السُّنَّةُ الجارية فيه من الخضر وذي القرنين؟ فقال: «طول الغيبة يا أحمد»، قلت: يا بن رسول الله؛ وإنّ غيبته لتطول؟ قال: «إي وربّي حتّى يرجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به، ولا يبقي إلَّا من أخذ الله ربَّك عهده لو لا يتنا، وكتب في قلبه الإيان، وأيّده بروح منه، يا أحمد بن إسحاق؛ هذا أمرٌ من



المعلم الثالث: أن نعيش الاعتقاد بأنَّه على هادينا في الدنيا:

إنَّ الاعتقاد بإمامة المهدي ﴿ وإن كان يُصنِّفنا ضمن الإماميَّة الاثني عشريَّة لا يزيد على اعتقاد الشيعي الذي كان في عصر الصادق عليُلا ويعتقد بإمامته، لكنَّه لا يعيش هذه العقيدة، بمعنى الالتفات إلى كونه الإمام الفعليَّ لهذه الأمَّة وهاديها في زمانه، وكذلك الاعتقاد بإمامة الحجة ﴿ وكونه هو الهادي في زماننا هذا حتى لو كان غائباً، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (الرعد: ٧).

وأمَّا كيف يهدينا رغم غيبته فذاك بحثٌ آخر لا علاقة له بأصل الالتفات إلى ذلك والتعايش معه.

وللتعايش مع هذه الحقيقة أثر بليغ في حياة المؤمن ليس هذا محلَّ شرحه وتوضيحه.

المعلم الرابع: أن نعيش الاعتقاد بأنَّه على إمامنا في الآخرة كما هو إمامنا في الدنيا:

إِنَّ الاعتقاد بإمامة المهدي ﴿ إِنَّا هو اعتقاد بإمامته في الدنيا، ولكن ينبغي الالتفات إلى أنَّ الذي يأتَمُّ به الإنسان في دنياه هو بعينه سيكون إمامه في الآخرة، لقوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ فِي الآخرة، لقوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ (الإسراء: ٧١).

فينبغي للمؤمن الاثني عشري أن يعيش هذه العقيدة أيضاً، ويتصوَّر أنَّه يُدعى يوم القيامة باسم الإمام الثاني عشر ، فيقال مثلاً: أين شيعة المهدي؟ فيقوم بكلِّ اعتزازٍ وفخرٍ من بين المحشر ويلتحق بالحجَّة بن الحسن صلوات

١. كمال الدين ٢: ٣٨٤، ب٣٨، ح١.

4.



الله عليـه وعـلىٰ آبائـه الطاهريـن، في مقابـل مـن يُدعـون باسـم فـلانٍ وفـ الكفَّار والمشركين والمنافقين وأعداء آل محمد عَيَّاللهُ.

المعلم الخامس: أن نعيش الاعتقاد بحاجتنا بل وحاجة العالم كلِّه إلى وجوده على:

لقد دلَّت جملة من النصوص علىٰ أنَّ وجود أهل البيت البيِّل هو أمان الأهل الأرض، كما جاء في آخر التوقيع المتقدِّم من قوله على: «وأمَّا وجه الانتفاع بي في غيبتي فكالانتفاع بالشمس إذا غيَّبتها عن الأبصار السحاب، وإنّي لأمانُّ لأهل الأرض، كما أنَّ النجوم أمانٌ لأهل السَّماء»، وكما في الروايات التي دلَّت علىٰ أنَّ بقاء الأرض واستمرار الحياة إنَّا هو ببركة وجود الأئمَّة البَّكِيُّ ، كما في رواية أبي حمزة الشالي، قال: قلت لأبي عبد الله التلا: تبقى الأرض بغير إمام؟ قال: «لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت» (١٠).

ومن هنا يتَّضح: أنَّ وجود الإمام الحجَّة على لا يرتبط بموضوع الهداية فحسب، أعنى لا تنحصر فائدة وجوده ، بالجانب التشريعي، فكم يجاب علىٰ السؤال عن فائدة وجوده على غيبته: بأنَّ ممارسته على لدوره في الهداية لا يتوقَّف على كلِّ الظهور للناس، إذ بمقدوره أن ينبِّه على كلِّ ما يريد بطريقته الخاصَّة، وبديهيُّ أنَّ جهلنا بماهية هذه الطريقة لا يضرُّ بوجودها، إنَّه كما يجاب بهذا كذلك يجاب: بأنَّ من فوائد وجوده المبارك استمرارَ الحياة على الأرض وبقاء الدنيا، إذ لو رفعه الله إليه لساخت الأرض بأهلها.

ومن يعش منَّا هذه الحقيقة مكرَّراً يعش الالتفات إلىٰ أنَّ بقاءه في هذه الدنيا ورزقه ومعيشته كلُّها ببركة ذلك الوجود المقدَّس، ولولاه لم نكن اليوم نكتب هذه السطور أو نقرأها، ويالها من ثمرة مباركة يعجز اللسان عن وصفها.

١. بصائر الدرجات: ٥٠٨، ب١٢، ح٢.



💥 المعلم السادس: أن نعيش الاعتقاد بشهادته ﷺ علىٰ أعمالنا وعرضها عليه:

إِنَّ من عقيدتنا - نحن الإماميَّة الاثني عشريَّة - أنَّ الأئمَّة المَيَّلِيُّ يشهدون على أعال العباد، كما دلَّت عليه جملة من النصوص، من قبيل: ما رواه سماعة، قال: قال أبو عبد الله المَيَّلِ في قول الله عَلَّ: ﴿ فَكَيْ فَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ قال: قال أبو عبد الله المَيَّلِ في قول الله عَلَّ: ﴿ فَكَيْ فَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدًا وَجِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدًا وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيدًا ﴾ (النساء: ١٤)، قال: «نزلت في أمَّة محمد عَلَيُّ خاصّة، في كُلِّ قرنٍ منهم إمامٌ مِنَّا شَاهِدٌ عليهم، ومحمدٌ عَلَيْ شَاهِدٌ علينا» (()، وما رواه بريد العجلي، قال: قلت لأبي جعفر الميلا: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ فَعَلَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهداء الله تبارك وتعالى على خلقه، وحججه في أرضه » ().

كيا إنَّ من عقيدتنا عرضَ أعيال العباد على الأئمَّة المَيْكُ ، وقد وردت بذلك النصوص عنهم المَيْكُ ، من قبيل: ما رواه يعقوب بن شعيب، قال: سألت أبا عبد الله عليُّ عن قول الله عَلَى: ﴿اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ الله عليًا عن قول الله عَلى: ﴿اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ (التوبة: ٥٠١)، قال: ﴿هم الأَئمة » (٢)، وما رواه سياعة، عن أبي عبد الله عليه ، قال: سمعته يقول: ﴿مَا لَكُمْ تَسُووُنَ رَسُولَ الله عَيْلُهُ ؟ »، فقال رجلٌ: كيف نَسُووُن رَسُولَ الله عَيْلُهُ ؟ »، فقال رجلٌ: كيف نَسُووُهُ ؟ ! فقال: ﴿أما تعلمون أَنَّ أعمالكم تُعرض عليه، فإذا رأى فيها معصيةً سَاءَهُ ذلك؟ فلا تَسُووُ وا رسولَ الله، وسُرُّ وهُ » (٢)، وما رواه عبد الله بن أبان الزَّيَّات، وكان مَكِيناً عند الرضا عليه إن أعمالكم لتُعرض عليّ في كلّ يوم وليلة » (والله إنَّ أعمالكم لتُعرض عليّ في كلّ يوم وليلة » (١٠).

١. الكافي ١: ١٩٠، ح١.

۲. الكافي ۱: ۱۹۱، ح٤.

۳. الكافي ۱: ۲۱۹، ح۲.

٤.الكافي ١: ٢١٩، ح٣.

٥.الكافي ١: ٢١٩، ح٤.



المعلم السابع: أن نعيش الاعتقاد برعايته على لنا:

إنَّ رعاية الأئمة المَّكِ لشيعتهم أمرٌ يقتضيه الطبع ولا ينبغي لعاقل أن يشكَّ فيه، لا سيها مع اطِّلاعهم على أحوالهم كها دلَّت عليه النصوص المتقدِّمة في المعلم السابق، لا سيها الحديث الرَّضوي.

ونضيف هنا ثلاث روايات في هذا المجال:

١ - ما رواه أبو سعيد الخدري، عن رُميَلة، قال: وَعِكْتُ وَعْكَا شديداً في زمان أمير المؤمنين المنظِّ، فوجدتُ من نفسي خِفَّةً في يوم الجمعة، وقلت لا أعرف شيئاً أفضل من أن أُفيض على نفسي من الماء، وأُصلي خلف أمير المؤمنين المنظِّ، فقعلتُ، ثمَّ جئتُ إلى المسجد، فلمَّا صعد أمير المؤمنين المنظِّ المنبر المؤمنين المنظِّ ودخل القصرَ دخلتُ أعاد عليَّ ذلك الوَعْكُ، فلمَّا انصرف أميرُ المؤمنين المنظِّ ودخل القصرَ دخلتُ معه، فقال: "يا رميلة؛ رأيتك وأنت متشبكُ بعضك في بعض»، فقلت: نعم، وقصصتُ عليه القصة التي كنت فيها، والذي حملني على الرغبة في الصلاة وقصصتُ عليه القصة التي كنت فيها، والذي حملني على الرغبة في الصلاة إلاَّ حَزِنَا بحُزنه، ولا يدعو إلاَّ أَمَّنا لِدُعائِه، ولا يسكت إلَّا دعونا له»، فقلت له: يا أمير المؤمنين؛ جعلني الله فداك؛ هذا لمن معك في القصر، أرأيتَ من كان في أطراف الأرض؟ قال: "يا رميلة؛ ليس يغيب عَنَّا مؤمنٌ في شرق الأرض،

١. بصائر الدرجات: ٢٧٩، ب١٦، ح١.

٢ - ما رواه أبو الربيع الشامي، قال: قلت لأبي عبد الله المني المغني عن عمرو بن إسحاق حديث، فقال: «اعرضه»، قال: دخل أمير المؤمنين الني فرأى صُفرة في وجهه «، قال: «ما هذه الصُّفرة ؟)»، فذكر وَجَعَا به، فقال له على الني : «إنّا لَنَفرَ لُو لِفَرَحِكُم، ونَحزَنُ لِحُرْزِكُم، ونَمرَضُ لِرَضِكُم، ونَدعُو لَكُم، فتَدعُونَ «) فقال: «إنّا لَنَفرَ لُو لِفَرَحِكُم، ونَحرو: قدعرفتُ ما قلت، ولكن كيف لكُم، فتَدعُونَ «) فقال: «إنّا سَوَاءٌ عَلَينا البَادِي والحَاضِرُ»، فقال أبو عبد الله النيلا: «صدق عمرو».

٣ - ما نقله الطبرسي من نسخة كتاب ورد من الناحية المقدَّسة إلى الشيخ المفيد قَرْبُحُ ، وجاء فيه: «إنَّا غَيرُ مُهمِلِينَ لِمُرَاعَاتِكُم، ولا نَاسِينَ لِذَكْرِكُم، ولَوْلَا ذَلِكَ لَنَزَلَ بِكُمْ اللَّاوُءُ ، واصْطَلَمَكُم (١) الأَعدَاءُ »(١).

والمؤمن حينها يعيش هذه الحقيقة لا شكَّ أنَّ علاقته بإمامه سوف تشتدُّ أكثر فأكثر، ويعيش حالة العاطفة والمحبَّة بينه وبين إمام زمانه ، ويالها من حالة عظيمة مقدَّسة لا يقدر قدرها الجاهلون.

### المعلم الثامن: أن نعيش الاعتقاد بحتميَّة خروجه وقيامه على:

إنَّ الأحاديث الواردة عن النبيِّ الأكرم عَيَّا وأهل بيته المَيْلُ في حتميَّة ظهور المهديِّ في قد تجاوزت حدَّ التواتر، حتى كان المنكر لظهوره خارجاً عن سلك المؤمنين، ونكتفي في هذا المجال بها رواه عبد الله بن عباس، قال: قال

١. يعني: في وجه عمرو بن إسحاق.

٢. كذا بالفاء، ولعلَّ الأصل بالواو. والأمر سهلٌ.

٣. يعنى: فنُؤَمِّنُ علىٰ دُعائِكُم، أي نقول: آمين.

٤. بصائر الدرجات: ٢٨٠، ب١٦، ح٢.

٥. اللَّأْوَاءُ: الشِّدَّة.

٦. الإصطلام: الاستِئصال.

٧. الاحتجاج ٢: ٣٢٣.



رسول الله عَيَّا : «إنَّ خلفائي وأوصيائي وحججَ الله على الخلق بعدي اثنا عشر، أوَّهُ م: أخي، وآخرهم: ولدي، قيل: يا رسول الله؛ ومن أخوك؟ قال: «عليُّ بن أبي طالب، قيل: فمن ولدك؟ قال: «المهديُّ الذي يملأُها قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً؛ لولم يَبقَ من الدنيا إلَّا يومُ واحدُّ لَطَوَّلَ اللهُ ذلك اليوم، حتَّىٰ يخرجَ فيه وَلَدِي المهديُّ، فينزلُ رُوحُ الله عيسىٰ بن مريم فيصليِّ خلفه، وتشرق الأرض بنوره، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب» «بل إنَّ خروجه على مقاديره، كما هو صريح قوله عزَّ من قائل: ﴿يَمْحُو بمعنىٰ تغيير الله تعالىٰ في مقاديره، كما هو صريح قوله عزَّ من قائل: ﴿يَمْحُو بمعنىٰ تغيير الله تعالىٰ في مقاديره، كما هو صريح قوله عزَّ من قائل: ﴿يَمْحُو وخروجه هو من الميعاد كما هو صريح قول إمامنا الجواد عليه فيما رواه عنه وخروجه هو من الميعاد كما هو صريح قول إمامنا الجواد عليه فيما رواه عنه أبو هاشم داود بن القاسم الجعفري، قال: كُنَّا عند أبي جعفر محمد بن على

المعلم التاسع: الكفُّ عن السُّؤال عمَّا لم نكلَّف به من شؤونه ﷺ:

لقد جاء التصريح في التوقيع المتقدِّم بالكفِّ عن السُّؤال عيَّ ليس هو من تكليفنا فيها يتعلَّق بشوون الإمام الحجَّة هُ ما قد كُفِيتُه، حيث قال: «فأغلقوا باب السُّؤالِ عيَّ لا يعنيكم، ولا تتكلَّفوا عِلْمَ ما قد كُفِيتُه».

الرضا اللي الله فجرى ذِكرُ السُّفيانيِّ وما جاء في الرواية من أنَّ أمره من المحتوم،

فقلت لأبي جعفر: هل يَبدُو الله في المحتوم؟ قال: «نعم»، قلنا له: فنخاف أن

يَبِدُوَ لله في القائم ('')، فقال: «إِنَّ القائم من الميعاد، والله لا يخلف الميعاد» ('').

۱. كمال الدين ۲: ۲۸۰، ب۲۲، -۲۷.

٢. يعني: أن لا يخرج، ولا يقوم، بل يتوفّاه في غيبته، ثمّ تقوم السّاعة، لأنَّ الله تعالىٰ لا يخلي الأرض من الإمام إلّا لذلك كمَّا دلَّ عليه جملة من الروايات، فلاحظ الكافي، الجزء١، ١٧٩، باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة.

٣. الغيبة للنعماني: ٣١٢، ح١٠.

المؤلفة المالية

17

ومن النصوص الواردة في هذا المجال الدعاء الذي يُدعيٰ به في غيبة القائم هذا وهو ما أملاه أبو عمرو محمد بن عثمان العمري وَيُّنُ وكيل القائم هذا أبي على محمد بن همام والمره أن يدعو به، وهو هذا الدعاء: «اللَّهُمَّ عَرِّفنِي نَفسَكَ، فإنِّنَكَ إنْ لَم تُعرِّفنِي نَفسَكَ لَم أَعرِفْ رَسُولَكَ، اللَّهُمَّ عَرِّفنِي رَسُولَكَ فإنِي نَفسَكَ لَم أَعرِفْ حُجَّتَكَ، اللَّهُمَّ عَرِّفنِي حُجَّتَكَ، وأمروكَ فإنني عَلَىٰ طاعة وأنَّكَ إنْ لَم تُعرِّفنِي حُجَّتَكَ، اللَّهُم عَرِّفنِي عَلَىٰ طاعة فإنَّكَ إنْ لَم تُعرِّفنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي ... إلىٰ أن يقول: وثَبِّننِي عَلَىٰ طاعة وأنَّكَ إنْ لَم تُعرِّفنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي ... إلىٰ أن يقول: وثَبِّننِي عَلَىٰ طاعة وأنِي أَمروكَ اللَّذِي سَتَرَتَهُ عَنْ خَلقِكَ، فَإِذنِكَ غَابَ عَنْ بَرِيَّتِكَ، وأَمرَكَ يَنتَظِرُ، ولَي أُمروكَ اللَّذِي سَتَرَتَهُ عَنْ خَلقِكَ، فَإِذنِكَ غَابَ عَنْ بَرِيَّتِكَ، وأَمرَكَ يَنتَظِرُ، وأَنْ مَرْوَه فَعَم بِرُوه فَعَنْ عَلَىٰ ذَلِكَ، حَتَّىٰ لاَ أُحِبَ تَعجِيلَ مَا أَخْرتَ، ولا أَمْوه وكَشْفِ سِرَّو، فصَبِرِي عَلَىٰ ذَلِكَ، حَتَّىٰ لاَ أُحِبَ تَعجِيلَ مَا أَخْرتَ، ولا أَعْولَ إِنْ وكَشْفِ سِرَّو، فَصَبِرِي عَلَىٰ ذَلِكَ، حَتَّىٰ لاَ أُحِبَ تَعجِيلَ مَا أَخْرتَ، ولا أَعْولَ إِنْ وكَيْفَ؟ ومَا بَالُ وَلِيَّ الأَمرِ لا يَظْهَرُ وقَدْ المَا لَأَتْ الأَرْضُ تَدِيرِكَ، ولاَ أَقُولَ إِنْ وكَيْفَ؟ ومَا بَالُ وَلِيَّ الأَمرِ لا يَظْهَرُ وقَدْ المَا لاَعاء و".

### المعلم العاشر: توطين النفس لمقتضيات ظهوره على:

يستفاد من بعض الروايات أنَّ كثيراً من القائلين والمعتقدين بإمامة المهديِّ على سوف يرجعون عن هذا الاعتقاد والعياذ بالله، كما في رواية أحمد بن إسحاق المتقدّمة في المعلم الثاني عن الحسن العسكري على عند قوله: قلت: يابن رسول الله؛ وإنَّ غيبته لتطول؟ قال: «إِيْ ورَبِّي حتَّىٰ يَرجِعَ عن هذا الأَمرِ أَكثَرُ القَائِلِينَ بِهِ، ولا يَبقَىٰ إلَّا مَنْ أَخَذَ اللهُ عَهدَهُ لِولا يَبتنا، وكتَبَ في قَلبِهِ الإِيمانُ، وأَيَّدَهُ بِرُوحِ مِنْهُ».

وهذا الحديث قد استثنى من اجتمعت فيه خصال ثلاثٌ:

١. مصباح المتهجِّد: ١١٤.

الأولى: المأخوذ عهده لولاية أهل البيت الهيكاني:

والظاهـ ر - والله أعلـم - أنَّ المقصـود مـن أخـذ العهـد: هـو أخـذه في عـالم الميثاق، فمن أقرَّ هناك بإمامتهم المنكِ لن يرجع عنها في عالم الدنيا.

#### الثانية: المكتوب في قلبه الإيمان:

والظاهر أنَّ المقصود من الكتب هنا: هو الثبات، كما قال تعالىٰ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ (البقرة: ١٨٣)، أي: أُثبتَ في حَقِّكم، بمعنى: وجب، كما يؤيده ما رواه البزنطي، عن الرضا عليه ، قال: «إن جعفراً عليه كان يقول: ﴿فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾ فالمستقَرُّ ما ثبت من الإيهان، والمُستَودَعُ المُعَارُ، وقد هداكم اللهُ لأمرِ جهله النَّاس، فاحمدوا الله على ما مَنَّ عليكم به»(١).

# الثالثة: المؤيَّدُ بروح من الله تعالى:

وبعد النظر والتأمُّل في معنى الروح الذي وقع فيه اختلاف بين علماء المسلمين فمن القريب أن يكون المراد من الروح الذي يُؤيَّد به من كتب الله في قلبه الإيمان هو روح الإيمان، من قبيل: ما رواه جابر الجعفي، قال: قال أبو عبد الله عليه: «يا جابر؛ إنّ الله خلق الناس ثلاثة أصناف، وهو قول الله تعالىٰ: ﴿ وَكُنْتُمْ أَزُواجاً ثَلاثَةً ۞ فَأَصْحابُ الْمَيْمَنَةِ ما أَصْحابُ الْمَيْمَنَةِ ۞ وَأَصْحَابُ الْمَشْئَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْئَمَةِ ۞ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ۞ أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٧-١١]، فالسابقون هو رسول الله عَيْلاً وخاصة الله من خلقه، جعل فيهم خمسة أرواح، أيَّدهم بروح القدس، فبه بُعثوا أنبياء، وأيَّدهم بروح الإيان، فبه خافوا الله، وأيَّدهم بروح القوَّة، فبه قَوُوا على طاعة الله، وأيَّدهم بروح الشَّهوة، فبه اشتهوا طاعة الله وكرهوا معصيته، وجعل فيهم روحَ المدرج الذي يذهب به الناس ويجيئون، وجعل في المؤمنين أصحاب الميمنة

١. بحار الأنوار ٦٦: ٢٢٢، ح٦، نقلاً عن قرب الإسناد.

روح الإيمان، فبه خافوا الله، وجعل فيهم روح القوَّة، فبه قَوُوا على الطاعة من الله، وجعل فيهم روح الشَّهوة فبه اشتهوا طاعة الله، وجعل فيهم روح المدرج التي يذهب الناس به ويجيئون»(١). والله أعلم.

وعلىٰ أيَّة حال، فإنَّ توطين النفس على استقبال الظهور المقدَّس والتهيُّؤُ له لا يأتي هكذا اعتباطاً أو بمجرَّد الادِّعاءات الفارغة، بل لا بدَّ من التحلِّي بجملةٍ من الأمور ممَّا يقتضيه الاعتبار، من قبيل:

١ - الورع والتقوي، فإنّ العاصى يخشى ظهور الإمام على وهو قائم على الم معاصيه.

٣ - عدم الركون إلى الظالمين، فمن القريب جدّاً أن يقوم الإمام على بمحاسبة الذين ركنوا إلى الظلمة حتى لولم يرتكبوا بأنفسهم ظلماً، لأنَّهم كثَّروا السَّواد، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ﴾ (هود: ١١٣)، وقال سبحانه: ﴿وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَّا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُ وا مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ (الأنفال: ٢٥).

٤ - عدم التعلُّق بالدنيا مها أمكن، لأنَّ المتعلِّق بن بالدنيا يميلون عادةً إلى ا التخلُّص من الالتزامات والتحرُّر من القيود، فهم بطبيعة الحال ينفرون من كلِّ ما يلزمهم بذلك، ولا سيها قيام دولة الحقِّ والعدل الإلهيّ.

## المعلم الحادي عشر: تجسيد الالتزام بمنهج الفقهاء العدول:

قد أشبعنا الكلام فيا تقدُّم حول وجوب الرجوع إلى الفقهاء العدول في زمن الغيبة، وأنَّ منهج الاعتدال في الارتباط بالإمام على يتمثَّل بالتمسُّك بمنهجهم، ولكن لا يكفي مجرَّدُ ادِّعاءِ ذلك في تصنيف المدَّعي في أتباع هذا

١. بصائر الدرجات: ص٤٦٥، ب١٤، ح١.



المنهج ما لم يجسِّده خارجاً، وتجسيده ينحصر بتقليد فقيه عادل مسلَّم الفقاهة والعدالة وفق الموازين المتَّبعة في الحوزة العلميَّة، بأن يكون المرجع الأعلم، أو ممَّن تـدور الأعلميـة بينـه وبـين غـيره مـن المراجـع، في مقابـل مـن لا يقلِّـد فقيهـاً بعينه مع كونه عامِّياً لم يبلغ رتبة الاجتهاد، ومن يقلِّد أحد أدعياء المرجعيّة مَّن لم يشهد له بالفقاهة ولا العدالة أحد ممَّن يعتبر قوله في الوسط العلمي، ومن يتبع نهج الانتقائيَّة في التقليد، بأن يأخذ من كلِّ فقيه ما ينسجم مع أهوائه، كنحوِ من التحلُّل من الالتزام والتحرُّر من القيود، وهو نهج مغاير للتبعيض في التقليد، الذي يجوزه بعض الفقهاء.

المعلم الثاني عشر: أن نعيش انتظاره عليه، والدعاء له بالفرج، وزيارته:

وهنا مطلبان:

١ - انتظار خروج المهديِّ ﷺ.

٢ - الدعاءُ له عليه ، و زيار اته.

أمَّا المطلب الأول فقد أكَّدت النصوص المعصوميَّة وحثَّت عليه، ومنه ما جاء في آخر التوقيع المتقدِّم من قوله على: «وأكثروا الدُّعاء بتعجيل الفرج، فإنّ ذلك فرجكم» (١)، ونكتفى في هذا المجال بنقل حديثٍ واحدٍ غير التوقيع المذكور، وهو يفي بالغرض الذي قصدناه هنا، مضافاً إلى ما اشتمل عليه من فوائد أخرىٰ جمَّة تَسُرُّ المنتظرين، وهو ما رواه أبو حمزة الثمالي، عن أبي خالد الكابلي، قال: دخلت على سيدي عليِّ بن الحسين زين العابدين عليَّك فقلت له: يا بن رسول الله؛ أخبرني بالذين فرض الله على طاعتهم ومودَّتهم، وأوجب علىٰ عباده الاقتداء بهم بعد رسول عَيْنِاللهُ ، فقال لي: «يا كنكر" إنَّ أُولِي الأمر

١. كمال الدين وتمام النعمة: ص٥٨٥، ح٤.

٢. نقـل الشهيد الثاني بَيُّنُّ في حاشيته عـلى خلاصـة الأقـوال نقـلاً عـن الفضـل بـن شـاذان: أن كنكـر هـو لقـب لأبي خالد الكابلي، واسمه وردان (لاحظ: رسائل الشهيد الثاني ٢: ٩٨٧).



مناهج الارتباط بالإمام المدي إ

الذين جعلهم الله عَلَى أَئِمَّةً للناس وأوجب عليهم طاعتهم: أمير المؤمنين عليُّ بن أبي طالب عليه الحسن ثم الحسن ثم الحسين ابنا على بن أبي طالب، ثم انتهلى الأمر إلينا»، ثم سكت، فقلت له: يا سيدى؛ رُوى لنا عن أمس المؤمنين عليَّا إِ أنَّ الأرض لا تخلو من حُجَّةٍ لله عَلَى عباده، فمن الحُجَّةُ والإمام بعدك؟ قال: «ابني محمَّد، واسمه في التوراة باقر، يبقر العلم بقراً، هو الحُجَّة والإمام بعدي، ومن بعد محمد ابنه جعفر، وإسمه عند أهل السياء الصادق»، فقلت له: يا سيدي؛ فكيف صار اسمه الصادق وكُلُّكم صادقون؟ قال: «حدَّثني أبي، عن أبيه عليتها: أن رسول الله عَيْلُهُ قال: إذا وُلدَ ابني جعفرُ بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب فسَمُّوهُ الصادق، فإنَّ للخامس" من ولده ولداً اسمه جعفرٌ، يَدُّعي الإمامة اجتراءً على الله وكذباً عليه، فهو عند الله جعفرٌ الكذَّابُ المفترى علىٰ الله عَلَىٰ، والمُدَّعِي لما ليس له بأهل، المخالفُ علىٰ أبيه، والحاسدُ لأخيه، ذلك الذي يروم كشف ستر الله عند غيبة وَليِّ الله عَليَّ»، ثم بكي على بن الحسين عليها بكاءً شديداً، ثم قال: «كَأَنِّي بجعفر الكذَّاب وقد حمل طاغية زمانه على تفتيش أمر وَليِّ الله، والمُغيَّب في حفظ الله، والتوكيل بحرم أبيه جهالاً منه بولادته، وحرصاً منه على قتله إن ظفر به طمعاً في ميراثه حتى يأخذه بغير حَقِّهِ». قال أبو خالد: فقلت له: يا بن رسول الله؛ وإنَّ ذلك لَكَائِسِنٌ؟ فقال: «إي ورَبِّ إنَّ ذلك لمكتوبٌ عندنا في الصحيفة التي فيها ذكر المِحَن التي تجري علينا بعد رسول الله عَيْنَ ». قال أبو خالد: فقلت: يا بن رسول الله؛ ثم يكون ماذا؟ قال: «ثُمَّ مَّتَدُّ الغَيبَةُ بوَلَّ الله عَلَّا الثاني عشر من أوصياء رسول الله عَيْنَا والأئمة بعده، يا أيا خالد؛ إنَّ أها رزمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل من أهل كُلِّ زمانٍ، لأنَّ الله تبارك وتعالى ا

١. كذا، والصحيح: الرابع، لأنَّ الرابع من ولد الصادق الثيلا هو عليٌّ الهادي الثيلا، وابنه جعفر الكذَّاب،
 وأمًا الخامس من ولد الصادق الثيلا فهو الحسن العسكري الثيلا.



أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المساهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول الله عَلَيْهُ بالسيف، أولئك المُخلِصُونَ حَقّاً، وشِيعَتُنا صِدقاً، والدُّعَاةُ إلىٰ دين الله عَلَىٰ سِرّاً وجَهراً». وقال على بن الحسين عليَيُهِ: «انتظارُ الفرجِ من أَعِظمِ الفَرجِ».

وأمَّا المطلب الثاني - أعني الدعاء له ﴿ وزياراته - فإنَّ اعتنَاء المؤمّن بها يُعَدُّ مَعلَى من معالم الارتباط المعتدل بإمام الزمان ﴿ في مقابل أهل التقصير الذين لا يذكرون إمامهم من هاتين الناحيتين.

ونكتفي هنا بالإشارة إلى بعض الأدعية والزيارات التي نقل جملة منها الشيخ عباس القمي الله في مفاتيح الجنان، وهو منتشر في الأصقاع بحمد الله، فلا عند لمؤمن في ترك جميعها:

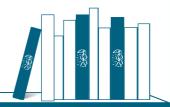
- ١ زيارته ﷺ في كُلِّ جمعة.
- ٢ زيارته على المعروفة بزيارة ياسين.
- ٣ زيارته على وزيارة والدته الطاهرة بعد زيارة الإمامين العسكريين اليكاء وأعال السر داب المطهر.
  - ٤ دعاء الندبة في الجمعة والأعياد.
    - ٥ دعاء العهد في صباح كلِّ يوم.
- ٦ دعاء الفرج في كلِّ وقت، وأوقات مخصوصة، وجاء بهذا الاسم دعاءان أو أكثر، ونختم هذا البحث المبارك بالمشهور منها قائلين: «اللهم كُنْ لِوَلِيّكَ الحُجَّةِ ابْنِ الحَسَنِ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آبَائِهِ فِيْ هَذِهِ السّاعَةِ وَفِيْ كُلِّ سَاعَةٍ وَلِيّاً وَحَافِظًا وَقَائِداً وَنَاصِراً وَدَلِيْلاً وَعَيْناً حَتَّىٰ تُسْكِنَهُ أَرْضَكَ طَوْعَا، وَتُمُتِّعَهُ فِيْها طَوِيْلاً رَحْتِ لَلْ الرَّاحِينَ).

١. كمال الدين ١: ٣١٧، ب٣١، ح٢.



# قراءة في التراث المهدوي للإمام الحسن المجتبى عليها



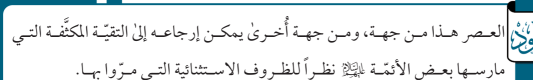


### تمهيد: اهتمام أهل البيت الهيل بالعقيدة المهدوية:

لعلّ من أبرز الأُمور الملفتة لنظر الباحثين في الموروث الإمامي هو ما نجده من اهتهام بالغ من قِبَل أهل البيت البي لين لينان العقيدة المهدوية وغرسها في قلوب المؤمنين، وجعلها معلها بارزاً في ضمن تراتبية العقائد الإسلامية عموماً والشيعية بنحو خاصّ، لذا لم يخلُ معصوم عن التحدّث عن خصائص هذه العقيدة وبناء مرتكزاتها وتحليل أبعادها كلُّ بحسب ظرفه وزمانه، وإن كنّا نجد أنّه لم يصل إلينا من بعضهم البي الشيء الكثير، لكن يمكن إرجاع ذلك إلى ضياع الكثير من تراث أهل البيت المهارسات القمعية والتعتيم الإعلامي على كلّ ما صدر منهم المهالي "من قبل السلطات الغاشمة وطواغيت

وكان حبس في أيام الرشيد فقيل: ليلي القضاء، وقيل: إنه ولي بعد ذلك، وقيل: بل ليدل على مواضع الشيعة، وأصحاب موسى بن جعفر الميلا، وروي أنه ضرب أسواطاً بلغت منه فكاد أن يقر لعظيم الألم، فسمع محمد بن يونس بن عبد الرحمن وهو يقول: اتق الله يا محمد بن أبي عمير، فصبر ففرج الله. ٢

١. من قبيل ما روي في محمد بن أبي عمير، قال النجاشي: (محمد بن أبي عمير زياد بن عيسيٰ، أبو أحمد الأزدي، لقي أبا الحسن موسيٰ عليه وسمع منه أحاديث، كناه في بعضها فقال: يا أبا أحمد، وروىٰ عن الرضا عليه جليل القدر، عظيم المنزلة فينا وعند المخالفين، الجاحظ يحكي عنه في كتبه، وقد ذكره في المفاخرة بين العدنانية والقحطانية، وقال في البيان والتبيين: حدثني إبراهيم بن داجة، عن ابن أبي عمير، وكان وجهاً من وجوه الرافضة.



ويمكن إحصاء ما وصل إلينا من قبل المعصومين المبير في حق القضية المهدوية وما يتعلّق بها بحسب ما جاء في معجم أحاديث الإمام المهدي اللهدوية وما يتعلّق بها بحسب ما جاء في معجم أحاديث الإمام المهدي الرسول الأكرم على (٢٠ حديثاً)، أمير المؤمنين اليلا (٩ أحاديث)، الحسن اليلا (٩ أحاديث)، الحسن اليلا (٩ أحاديثاً)، الحسن اليلا (٩ أحاديثاً)، الصادق اليلا (٩ حديثاً)، الحاظم اليلا (٢٠ حديثاً)، الماقر اليلا (٣٠ حديثاً)، المادي اليلا (٣١ حديثاً)، المادي اليلا (٣١ حديثاً)، العسكري اليلا (٢١ حديثاً)، المادي عنهم الميلا يقرب من (١٣٣٧ حديثاً)، هذا مضافاً إلى ما ورد عن صاحب العصر والزمان من التوقيعات الشريفة على يد سفرائه الأربعة الملكيدي العرب عن التوقيعات الشريفة على يد سفرائه

كما ذكر الصدوق والله عليه حديث اللوح عن الزهراء عليه في الرواية المعروفة عن جابر الأنصاري والله عند مضافاً إلى عشرات الأحاديث في بيان عدد الخلفاء بعد رسول الله عليه .

ولو نظرنا إلى ما جاءت به الكتب الساوية من الإشارات والتلميحات عن عصر الظهور والمصلح العالمي، لوجدنا الشيء الكثير، عمَّا يدلّل علىٰ أنَّ العقيدة المهدوية هي عقيدة ليست إسلاميّة فحسب، بل هي عقيدة الشرائع الساوية، وهذا بحث له مجاله الخاصّ لا نريد التعرّض إليه في هذا المختصر.

<sup>→</sup>وروي أنه حبسه المأمون حتى ولاه قضاء بعض البلاد، وقيل: إن أخته دفنت كتبه في حالة استتارها وكونه في الحبس أربع سنين، فهلكت الكتب، وقيل: بل تركتها في غرفة فسال عليها المطر، فهلكت، فحدث من حفظه، ومما كان سلف له في أيدي الناس، فلهذا أصحابنا يسكنون إلى مراسيله.





تراث الإمام الحسن عليُّكِ المهدوى:

رغم قلَّة ما وردنا من التراث الحسنى في العقيدة المهدوية، والذي بلغ (٩) روايات كما جاء في (المعجم)، والتي لو محَّصناها لوجدنا أنَّ واحدة منها لا تخصّ الإمام المهدي علي القيد جاء فيه نقلاً عن تفسير القمّى (') بسنده عن الحسن السبط عليه أنَّه قال: «... ثمّ عيسى بن مريم، روح الله وكلمته، وكان عمره في الدنيا ثلاثة وثلاثين سنة، ثمّ رفعه الله إلى ا السياء، ويهبط إلىٰ الأرض بدمشق، وهو الذي يقتل الدجّال»، فهي تشير إلىٰ عيســيٰ بـن مريــم المُثِلَاِ وخروجـه في آخــر الزمــان وقتلــه للدجّــال، وهكــذا رواية أُخرى " مردّدة بين الإمام الحسن عليه والإمام الحسين عليه ، وإن

۱. ج۲، ص ۲۶۸.

٢. ذكر هامش النسخة المحققة من الغيبة للشيخ الطوسي رقم الحديث ٤٢٩، وكذلك ذكر هامش معجم أحاديث الإمام المهدي ﷺ: ج٤، ص٢٤٩.

فهل أن الرواية عن الإمام الحسن النَّا أو هي عن الإمام الحسين النَّا ، ولأن بحثنا يقتضي بيان الموروث الروائمي لمه الثيلا بحسب الموجود عندنا من المصادر، وحيث وجمد تردد بين كون هذه الرواية له أو للحسين عليت فإننا نقول:

١ - حيث إن أغلب المصادر المتأخرة عن الشيخ الطوسي تنقل عنه، وكم إ في عقد الدرر ومنتخب الأثر وإثبات الهداة والخرائج والجرائح وهؤلاء بعضهم ينقلها عن غيبة الطوسي عن الإمام الحسن النِّيرِ، فيترجح كون المثبت عن الشيخ الطوسي هو عن الإمام الحسن النَّالِر، أمَّا ما ورد عن الإمام الحسين المثل في غيبة النعماني ص ٢١١، الباب١١، ح٩، فيبدو أنه من خطأ النساخ، كما هو الحاصل في البحار: ج٥٦، ص٢١١، حيث رواها عن غيبة الشيخ الطوسي وجاء فيه سمعت بنت الحسن بن على ويبدو أن فيهم معاً تصحيفاً.

٢ - مما يؤيد ذلك أن نفس البحار في ج٥٦، ص١١٤، يقول هكذا: (٣٣ - الغيبة للنعماني: ابن عقدة عن القاسم بن محمد بن الحسين، عن عبيس بن هاشم عن ابن جبلة عن مسكين الرحال عن على بن المعتبرة عن عميرة بنت نفيل قالت سمعت الحسن بن على التلاس.

فهو ينقلها عن الإمام الحسن التلا لا كما في النقل المتقدم عن بنت الحسن، والذي يظهر منه أنه ثبت من خطأ النساخ وبالتالي فالراجح هـو كـون النقـل عـن النعـاني إلله هـو أنـه ينقـل عـن الحسـن التلا. ٣ - بمراجعة ترجمة عميرة بنت نفيل كما في مستدركات علم الرجال: ج٨، ص٥٨٩، في →

و الراب الطوسي في غيبته ١٠٠ وصاحب الخرائج ١٠٠ عـن الإمـام الحسـن التَّلِا، إلَّا أنَّ البعض الآخر ذكرها عن الحسين التلا كما في عقد الدرر وفوائد الفكر (")، وآخرون ذكروا أحدن الإمامين بين قوسين دون الآخر إلفاتاً إلى الترديد في مصدر الرواية.

وأمَّا الثالثة فهي وإن نُسبت إلى الإمام الحسن عليُّ العتبار مشاركته في الرواية وجوابه للخضر عليه الله أنَّ الإقرار بالأئمّة ومنهم الإمام المهدي علي كان من قِبَل الخفر الثَّالِا، فالا يمكن اعتبارها موروثاً حسنياً وإن ذكرها الصدوق وغيره فيم ورد عن الحسن عليه في الإمام المهدي الله ٥٠٠.

وعوداً على بدء فإنَّ الموروث الحسني في العقيدة المهدوية رغم قلَّته، لكنَّه يوقفنا على الجهد المتميّز للإمام الحسن عليُّ في عرض القضيّة المهدوية أوَّلاً، وفي التركيز ثانياً علىٰ تعيين المصلح العالمي الـذي يملأها قسطاً وعـدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً من خلال التنوع في طرحه للقضيّة المهدوية، إذ لم يكتفِ (سلام الله عليه) بالأُطروحة العامّة، وأنَّه لا بدَّ لهذه الأُمَّة من المصلح العالمي

→ الرقم ١٨١٣، قال: عميرة بنت نفيلا، لم يذكروها روت عن الحسن بن على (صلوات الله عليها)، كمباج ١٣٤، ١٣٤ و١٥٧، وجد ج٥٠، ١٤ و٢١١، وغيبة الطوسي ص٢٨٣، وغيبة النعاني: ص١٩. فهو يصرح دون تردد أن ما في الغيبة للنعماني رواية عن الحسن الله ابها بمن اختصت بالروايات عنه دون غيره.

#### و النتيجة:

إن الراجح كون الرواية عن الإمام الحسن الثِّلاء لثبوت ذلك في غيبة الطوسي واضطرابها في غيبة النعماني.

١. الغيبة - الشيخ الطوسي: ح٤٢٩، ص٤٣٨.

٢. المصدر السابق: هامش ص٤٣٨.

٣. المصدر السابق.

٤. المصدر السابق.

٥. الرواية الأولىٰ في كمال الدين عن الإمام الحسن الثِّلِ تذكر في الهامش من قولهم وقال الرجل أشهد أن لا إله إلَّا الله... آخر الحديث.



وتحقّق العدالة الإلهية على يديه، بل حاول - وبامتياز - إعطاء المواصفات الخاصّة التي لا يمكن أن يكون لها مصداق غير الحجّة بن الحسن عليّاً.

ويمكن معرفة ذلك من خلال موروثه المهدوي، حيث تحرَّك علىٰ ثلاثة أبعاد:

البعد الأوَّل: حصر الإمامة في اثني عشر إماماً المبيِّكِ .

البعد الثاني: معالجة الشبهات المهدوية المستقبلية.

البعد الثالث: ذكر الخصائص المهدوية.

## البعد الأوَّل: حصر الإمامة في اثني عشر:

إنَّ انحصار الإمامة في اثني عشر فقط لا غير يعتبر من الأُمور الهامّة التي ركَّز عليها أهل البيت المَيِّ بشكل عامّ، وتداولها شيعتهم حتَّىٰ أصبحت سمة بارزة في التعريف بالهوية الشيعية، فسُمّي أتباعهم بـ(الاثني عشرية) تمييزاً لهم عن الزيدية والإسماعيلية وغيرهم في فِرَق الشيعة.

ويضم الموروث الإمامي عشرات الروايات، بل المئات من الأحاديث التي تنصّ على العدد (الاثني عشر) بشكل صريح، ويأتي الموروث الحسني ليؤكّد هذه الهوية انسياقاً مع تأكيد رسول الله عَيَّالُهُ كها في قول عليه الأئمّة الناعشر، تسعة من صلب أخي الحسين، ومنهم مهدي هذه الأُمَّة » (١٠).

وقوله علي (والله إنَّه لعهد عهده إلينا رسول الله عَيَّالُهُ، أنَّ هذا الأمر يملكه اثنا عشر إماماً من ولد علي وفاطمة المي ما منّا إلَّا مسموم أو مقتول»(۱).

١. يراجع لذلك على سبيل المثال كتاب الغيبة للشيخ النعاني الباب الرابع ذكر فيه (٤٠) حديثاً وكذلك
 الشيخ الطوسي في الغيبة ذكر (٢٤) حديثاً وغيرها.

٢. كفاية الأثر: ٢٢٣.

٣. كفاية الأثر: ٢٢٦.

وهكذا ما جاء على لسان الخضر عليه في التنصيص على أساء الأئمة الاثني عشر: «أشهد أن لا إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمّداً عبده ورسوله، وأشهد أنَّ أباك أمير المؤمنين وصيّ محمّد حقًّا حقًّا، ولم أزل أقوله، وأشهد أنَّك وصيّه، وأشهد أنَّ الحسين وصيّك، حتَّىٰ أتىٰ على آخرهم... ٧٠٠٠. وأُخرىٰ علىٰ نحو التشبيه والمقارنة كما في قوله المثلا: «الأئمّة عدد نقباء بني إسرائيل، ومنّا مهدي هذه الأُمَّة " (١).

ولا يخفي أهمّية الأمر الثاني بعد الفراغ من ضرورة التصريح، فإنَّ التشبيه مضافاً إلى كونه حائزاً على المعنى الذي يُرجى من النحو الأوَّل، فإنَّه يعطى دلالة واضحة علىٰ أنَّ السنن الإلهية متَّحدة مع بعضها، قال تعالىٰ: ﴿وَلا تَجِدُ لِسُنَّتِنا تَحُويلاً ﴾ (الإسراء: ٧٧)، وقال تعالىٰ: ﴿وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾ (الأحزاب: ٦٢)، ومهذا الأمر تتجلّى وحدة الأديان ووحدة أهدافها، قال تعالى: ﴿مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْراهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ (الحج: ٧٨)، وآيات أُخرى قريبة من هذا الحصر.

مضافاً إلى كلّ ذلك فإنَّ حصر الإمامة بهذا العدد المحدَّد يسدُّ كلّ أبواب الانحراف ونوافذ الزيغ لمن يريد أن يتشبَّث بالمتشابهات من الروايات ويستعين بالاحتالات الواهية لزيادة العدد أو نقصانه كما نجده اليوم في محاولات البعض من جعل الأئمة ثلاثة عشر أو أربعة وعشرين كما سيأتي في البعد الثاني.

هذا ولا يخفي تواتر حديث الاثنى عشر بصيغه المختلفة وألسنته المتنوعة، حتَّىٰ أصبح من الأمور المتسالمة إسلاميًّا وليس مذهبياً فقط.

قال الشيخ الطوسي("): ومما يدل على إمامة صاحب الزمان ابن الحسن بن على بن محمد بن الرضا الما الما وصحة غيبته ما رواه الفريقان المختلفان

١. المحاسن ٢: ٣٣٣، ح ٩٩.

٢. كفاية الأثر: ٢٢٤.

٣. الغيبة: ص١٢٧.

المراجع المراج

والفرقتان المتباينتان العامة والإمامية أن الأئمة المهل بعد النبي عَلَيْهُ اثنا عشر لا يزيدون ولا ينقصون... ثم يقول: ونحن نذكر مجملاً من ذلك ونحيل القارئ إلى الكتب المصنفة في هذا المعنى... - إلى أن قال: - فأمّا ما روي من جهة الخاصة فأكثر من أن يحصى غير أننا نذكر طرفاً منها.

فالحصر بالاثني عشر إماماً كلهم من قريش لا يصدق - من دون تشويق ولا اضطراب - إلّا على أئمة الشيعة الميلية ، دون غيرهم من ملوك بني أمية والعباسيين، ولذا اختلفوا في المصاديق لهؤلاء الخلفاء، فشرَّق بعض وغرَّب آخرون، ولم يجدوا في تشريقهم وتغريبهم رشداً، ولم يروا حقَّاً (۱).

# البعد الثاني: الشبهات التي عالجها الإمام الحسن عليه:

إنّ الباحث في تاريخ العقيدة المهدوية قد لا يجد بروز شبهات وحصول انحرافات ميدانية في عصر الإمام الحسن الحيلا، إلّا ما يقال في شأن البيئة وقولهم في غيبة أمير المؤمنين الحيلا، ولكن هذا لا يعني عدم التحرّز ممّا سوف يحدث مستقبلاً، فتصدّى الإمام الحسن الحيلا للوقاية من الشبهات قبل وقوعها واستشرائها في المجتمع لتكون بمثابة اللقاح والحصن للمؤمنين إذا ادلهمّت عليهم الفتن، على حد العبارة القائلة (دفع دخل مقدر)، ومن تلك الشبه:

ا. منهم ابن العربي في شرح سنن الترمذي (ج٩، ص٦٨-٢٩)، قال: (فعدّدنا بعد رسول الله [ﷺ] اثني عشر أميراً، فوجدنا: أبا بكر، عمر، عثمان، علي، الحسن، معاوية، يزيد، معاوية بن يزيد، مروان، عبد الملك بن مروان، الوليد، سليمان، عمر بن بعد العزيز، يزيد بن عبد الملك، مروان بن محمّد بن مروان، السفّاح...)، ثمّ عدَّ بعده سبعة وعشرين خليفة من العبّاسين إلى عصره، ثمّ قال: (وإذا عدَّدنا منهم اثني عشر انتهى العدد بالصورة إلى سليمان، وإذا عدَّدناهم بالمعني كان معنا منهم خسة، الخلفاء الأربعة وعمر بن عبد العزيز، ولم أعلم للحديث معنى )؛ ومنهم السيوطي في تاريخه (ص١٢)، قال: (وقد وُجِدَ من الاثني عشر الخلفاء الأربعة والحسن ومعاوية وابن الزبير وعمر بن عبد العزيز، هؤلاء ثمانية، ويحتمل أن يُضمّ إليهم المهدي العبّاسي لأنّه في العبّاسين كعمر بن عبد العزيز في الأمويين، والطاهر العبّاسي أيضاً لما أوتيه من العدل، ويبقى الاثنان المنتظران أحدهما المهدي لأنّه في الأمويين، وراجع: معالم المدرستين ١: ٣٣٦، تحت عنوان (حيرتهم في تفسير الحديث).

الشبهة الأولى: إبطال مهدوية الإمام على السيلا:

ادّعي البعض أن المهدي على هو الإمام على التلا.

قال الشيخ الحسن بن موسى النوبختي ": فلها قتل علي اليه افترقت التي ثبتت على إمامته وأنها فرض من الله والله والله والله والم فرقة منهم قالت إن علياً لم يقتل ولم يمت ولا يقتل ولا يموت حتى يسوق العرب بعصاه ويملأ الأرض عدلاً وقسطاً كها ملئت ظلهاً وجوراً، وهي أول فرقة قالت في الإسلام بالوقف بعد النبي عياله من هذه الأمة وأول من قال منها بالغلو وهذه الفرقة تسمى السبأية، انتهى.

وفي مقام التعليق نقول:

١ - هذه الفرقة المنقرضة التي لا وجود لها اليوم تكفل الإمام الحسن عليه بالرد عليها فقوله عليه: «الأئمة بعد رسول الله اثنا عشر إماماً تسعة من صلب أخي الحسين، ومنهم مهدي هذه الأمة» قاطعاً لدابر هذه الجهاعة فالمهدوية في الأئمة الاثني عشر وفي خصوص من يكون من صلب الحسين عليه وليس هو أمير المؤمنين عليه كها يدعى هؤلاء.

٢ - إن نفس قوله عليه : «الأئمة بعد رسول الله على اثنا عشر» وفي حديث آخر له عليه : «إن هذا الأمر يملكه اثنا عشر إماماً من ولد على وفاطمة» دال بوضوح على بطلان هذا الادّعاء، يقول الشيخ الطوسي وَأَنِي في كتاب الغيبة ص١٩٢ في هذا الصدد في معرض رده على هذه الفرقة - السبأئية - وأن هذا القول فاسد (وبه بينا أن الأئمة اثنا عشر)، فإن كونهم بهذا العدد كاف في فساد قول من وقف على أمير المؤمنين عليه.

الشبهة الثانية: إبطال مهدوية محمد بن الحنفية:

قال النوبختي: (وفرقة قالت إن محمد بن الحنفية الله المهدي

١. فرق الشيعة: ص٢١.

0+



وهو وصيّ علي بن أبي طالب عليه للحد من أهل بيته أن يخالفه ولا يخرج عن إمامته ولا يشهر سيفه إلّا بإذنه، وإنها خرج الحسن بن علي إلى معاوية محارباً له بإذن محمد...) (١).

والجواب عنها:

١ - إن الإمام الحسن علية تكفل بإبطال هذه الشبهة بكلمة واحدة جامعة مانعة، فقد قال علي في النص السابق: «اثنا عشر إماماً من ولد علي وفاطمة»، فالذي يكون إماماً بعد إمامة أمير المؤمنين علية حسب النص الحسني هو فقط من كان من ولده - على علية - ومن كان من ولد فاطمة عليها.

وحيث إن محمد بن الحنفية ليس من ولد فاطمة عليها فهو ليس بإمام فضلاً عن أن يكون هو المهدي.

7 - النص الآخر من الإمام الحسن عليه وهو: «الأئمة بعد رسول الله اثنا عشر إماماً تسعة من صلب أخي الحسين، ومنهم مهدي هذه الأمة» هذا النص صريح في أن المهدوية فقط في ذرية الإمام الحسين عليه وبذلك ينقطع الطريق أمام هذه الدعاوى بهذه النصوص الحسنية، فسلام عليه من لسان معبر وحجة قاطعة وإعجاز حسني في غلق الباب أمام هذه الادّعاءات.

ولا يخفى أن لعلمائنا في دفع هذه الشبهة والتي سبقتها تفصيلات وأجوبة عديدة، إلّا أن الكلام في خصوص ما قام به الإمام أبو محمد الحسن عليه في دفع هذه الشبهات.

يقول الشيخ الطوسي في هذا الصدد في معرض رده على دعوى الكيسانية وإمامة محمد بن الحنفية، حيث ذكر عدة وجوه نأخذ منها ما يناسب الوجه الذي دفع به الإمام الحسن عليه هذه الشبهة حيث يقول: (ومنها الأخبار الواردة عن النبي عليه من جهة الخاصة والعامة وما سنذكره فيها بعد بالنص

١. فرق الشيعة: ص٢٦.

Δ١

المراث المراث ع

17

على إمامة الاثني عشر، وكل من قال بإمامتهم قطع على وفاة محمد بن الحنفية وسياقة الإمامة إلى صاحب الزمان عليه إن، وهو عين ما تقدم عن سيدنا أبي محمد عليه في إثبات إمامة الاثنى عشر بالتفصيل المتقدم.

# الشبهة الثالثة: الإمام المهدي على من أولاد الحسن اللهذي

استند البعض إلى أن المهدي همن أولاد الحسن المله وليس الحسين المله ومنشأ هذا الاستناد إلى رواية عند القوم ادُّعي دلالتها على ذلك، وهي ما رواه أبو إسحاق عن على المله ونظر إلى ابنه الحسن فقال: «إن ابني هذا سيد كما سماه النبي مله وسيخرج من صلبه رجل يسمى باسم نبيكم يشبهه في الخلق ولا يشبهه في الخلق ولا يشبهه في الخلق...»(").

والجواب عنها:

١ - إن هذا الحديث اليتيم - والذي نوقش في سنده من جهة الإرسال؛ لأن أبا داود قال حدثت عن هارون ولا يُعلم من الذي حدثه - مروي بغير اللفظ المتداول، قال ذلك الجزري حيث جاء فيه بلفظ: قال علي عليه ونظر إلى ابنه الحسين فقال: ... - إلى أن يقول: - هكذا رواه أبو داود في سننه وسكت عنه، فيتعارض النقلان بعد عدم ترجح أحدهما فيسقط الحديث الآنف الذكر عن الاعتبار، وبسقوطه تسقط الشبهة من رأس ".

٢ - إن الحديث المتقدم فضلاً عن كونه متعارضاً في مورده ونقله بلفظه، فهو معارض بغيره من الروايات العديدة التي نصت على أن المهدي هم من ولد الإمام الحسين عليه لا أنه من ولد الإمام الحسن عليه ومنها ما رواه هو بنفسه عليه كها تقدم حيث قال عليه: «... تسعة من صلب أخي الحسين، ومنهم مهدي هذه الأمة».

١. الغيبة: ص١٩.

۲. رواه أبو داوود: ج٤، ص١٠٨، ح٠٤٢٩، كها رواه غيره.

٣. أسمىٰ المناقب: ص١٦٥.



قال الشيخ الطوسي وَأَنِّنُّ: (فأمّا الذي يدل على أن المهدي يكون من ولدعلي عليه شمر ولد الحسين عليه في الله في الله في الله في الله في الله في يدل على أنه يكون من ولد الحسين عليه في فالأخبار التي أوردناها في أن الأئمة اثنا عشر، وذكر تفاصيلهم هي متضمنة لذلك ولأن كل من اعتبر العدد الذي ذكرناه قال: المهدي من ولد الحسين عليه وهو ما أشرنا إليه، ويزيد الأمر وضوحاً ما أخبرني به جماعة...) "، حيث ذكر عدة روايات في هذا المعنى منها:

عن أبي وائل قال: نظر أمير المؤمنين عليه إلى ابنه الحسين عليه فقال: «إن ابني هذا سيد كما سماه رسول الله سيداً، وسيخرج الله تعالى من صلبه رجلاً باسم نبيكم، فيشبهه في الخلق والخلق، يخرج على حين غفلة من الناس، وإماتة من الحق وإظهار من الجور، والله لو لم يخرج لضربت عنقه، يفرح لخروجه أهل السماء وسكانها، يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً وظلماً» (\*).

٣ - رد السيد صدر الدين الصدر هذا الحديث من ستة وجوه ذكرها السيد ثامر هاشم العميدي في دفاع عن الكافي نذكرها إجمالاً(١٠):

أ - ما أشرنا إليه من احتهال وقوع التحريف في بعض النسخ كها أشار إليه الجزري، وهو أشار إلى وقوعه لنقل عقد الدرر عن ابن داود عنه أن علياً نظر إلى ابنه الحسين عليه إن جماعة من الحفاظ نقلوا القصة أن الإمام على عليه نظر إلى ابنه الحسن كالترمذي والنسائي والبيهقي.

ب - احتال التصحيف كبير، فإن لفظ الحسن والحسين في الكتابة

متقاربــــة. \_\_\_\_\_\_

١. الغيبة: ص١٨٥.

۲. الغيبة: ص١٨٨.

٣. الغيبة للشيخ الطوسي: ص١٩٠، ح١٥٢.

٤. ج١، ص٢٩٧.



ج - إنها مخالفة لما عليه المشهور عندهم.

د - إنها معارضة - كما تقدم - بأخبار أصح منها سنداً وأظهر دلالة.

هـ - احتمال الوضع تقرباً إلى محمد المعروف بالنفس الزكية، هذه وجوه سية دمجنا الأول والثاني لتقاربها.

قال السيد الصدر: (والأخبار بذلك - كون المهدي من ولد الحسين - مستفيضة وعليه إجماعنا معاشر الشيعة الإمامية وإليه ذهب المشهور من علماء إخواننا أهل السنة، ولكن في بعض الشواذ ما يخالفه) ".

٤ - لا يخفىٰ أن الكثير من أمثال الرواية التي رواها ابن داود تخدم بشكل وآخر الوضع الحسني القائم آنذاك، إذ كان لأبناء الحسن الصدارة في الشورات ضد الظالمين مما ساعد على اختلاق هذه الروايات لتناسب الجو السائد، حتىٰ عدّ البعض أن محمداً النفس الزكية هو مهدي هذه الأمة، إذ إنه دعا إلى نفسه وبايعه جماعة كثيرة من أهل العلم والفقه، حتىٰ أن المنصور بايعه أيضاً وقد مهدويته والده، إذ غيّه عن الناس في صغره وكان يخبر الناس أن وقت مهدوية ابنه لم يحن بعد، بويع في الأبواء علىٰ أنه المهدي المنتظر سنة (١٤٥هـ) وفي ظل هذه الأجواء يصبح من السهل اختلاق الروايات التي تنسجم مع طموح عبد الله بن محمد بن عبد الله بن الحسن النفس الزكية حتىٰ قال عن نفسه: (إنكم لا تشكون أني أنا المهدي، وأنا هو)".

وقد ورد عن الإمام الصادق التلان أنه التلاضرب يده على كتف عبد الله وقال: إيها والله ما هي إليك ولا إلى ابنك، وإنها هي لهذا - يعني السفاح - ثم لهذا - يعني المنصور - يقتله على أحجار الزيت، ثم يقتل أخاه بالطفوف وقوائم فرسه في الماء.

۱. المهدي: ص۲۷.

٢. مقاتل الطالبين: ص ٢٤٠، نقلاً عن حياة الإمام الرضا الثيلا لجعفر مرتضى: ص ٨٢.

٣. بحار الأنوار: ج٤٧، ص١٣٣.



وفي رواية أخرى "أن عبد الله قال للإمام الصادق الله والله يا جعفر المما الطلعك الله على غيبه، وما قلت هذا إلّا حسداً لابني، فقال: لا والله ما حسدت ابنيك، وإن هذا - يعني أبا جعفر - يقتله على أحجار الزيت ثم يقتل أخاه بعده بالطفوف.

لذلك كان تصدي الإمام الحسن المجتبئ عليه الظواهر ومن زمن طويل سابق على حصولها، وهذا التصدي له الأثر الفاعل في كبح جماح هذه المجاميع ووضع الأمة وأتباع أهل البيت عليه على المسار الصحيح رغم سقوط البعض في هذه الفتن.

وذلك من خلال تأكيده علي على حسينية المهدي الله بقوله علي السعة من صلب أخي الحسين ومنهم مهدي هذه الأمة».

## الشبهة الرابعة: دفع دعاوى الواقفة:

مما ابتلي به مذهب الحق في زمان الأئمة المهلي بسبب الظروف التي كانت سائدة آنذاك، خروج بعض الأفراد عن دائرة الولاية للإمام اللاحق بعد موت الإمام السابق المهلي وهو ما عرف بالوقف، وتجلّى في مذهب الواقفة الذين وقفوا على الإمام موسى بن جعفر الملي وتركوا إمامة الإمام الرضا الملي ولكن سرعان ما رجع جماعة منهم ولم يبق على هذا المذهب سوى نفر قليل طمعاً في حطام الدنيا.

قال الشيخ الطوسي تَرَانُكُ : (فروى الثقات أن أول من أظهر هذا الاعتقاد على بن أبي حمزة البطائني وزياد بن مروان القندي وعثمان بن عيسى الرواسي طمعوا في الدنيا، ومالوا إلى حطامها واستهالوا قوماً فبذلوا لهم شيئاً اختانوه

١. بحار الأنوار: ج٤٧، ص١٦٢.

من الأموال...) "- إلى أن يقول قَرْبُيُّ -: (وإذا كان أصل هذا المذهب أمثال هؤلاء في الأموال...) فكيف يوثق برواياتهم أو يعول عليها) ".

والجواب عنها:

إن الإمام الحسن المجتبئ عليه دفع شبهة هؤلاء وأبطل مذهبهم قبل أن يولد بها روي عنه من قوله عليه: «ذلك التاسع من ولد أخي الحسين عليه» فهذا القول كفيل بإبطال كل من يدّعي الوقف على أي إمام من الأئمة عليه.

#### البُعد الثالث: ذكر الخصائص المهدوية:

ذكر الشيخ الصدوق الله في كماله حديثاً عن سيّدنا الإمام الحسن المجتبى على المجتبى على المجتبى على المحتبى على المحتبى على الله المحتبى على الله المحتبى على الله المحتبى على الله المحتبى المنظر على المنظر المن

وقب لبيان النقاط الشاني التي ذكرها الإمام الحسن على لتوضيح خصائص الإمام المهدي هم مم الايدع للريب مجالاً في التشخيص ووضع النقاط على الحروف بصورة جليّة، لابدّ من الالتفات إلى شدّة اهتمام أهل البيت على في القضيّة المهدوية، ومحاولة غرسها في المجتمع المسلم، ففي مثل موقف الإمام الحسن على الشائك والخطير، وهو يحاول جاهداً تسكين

١. الغيبة: ص٦٣.

٢. الغيبة: ص٦٧.

٣. كمال الدين: ج١، ص١٦، باب ٣٠، ح٢.



أصحابه وتهدئة خواطرهم من جهة، وتثبيتهم على العقيدة الحقة والصراط المستقيم من جهة أُخرى، والساحة الإسلامية تشهد تنوّعاً في الآراء وفوضى في المواقف وارتباكاً شديداً في الرؤية وقلقاً متصاعداً من قبل الجميع. نعم في مثل هذا الظرف الحالك المدْلهم نجد أنَّ الإمام المجتبى الحيد على الحكمة قضية غاية في الأهمية، وهي ربط قضية الإمامة عموماً، والتركيز على الحكمة الإلهية في منهج الإمامة وسيرة أهل البيت المحيد وضرورة التسليم للمقدرات الإلهية وإن جهل الخلق أسبابها ونتائجها، كلّ ذلك يربطه الإمام الحيد بالقضية الكبرى المركزية عندهم، وهي عقيدة الانتظار للحجّة بن الحسن الحيد، وبيان ملامح النصر المؤزر والعاقبة الحميدة بظهوره المحيد.

ولم يكتف النَّا بمجرَّد الإشارة إلى أنَّ العاقبة للمتَّقين إذا صروا وسلَّموا

البيعة واحدة من وسائل الاعتراف بالولاية والصلاحيات الاعتبارية، نظير الانتخابات في زماننا، فإنها وسيلة إبراز وتخويل لمن ننتخب أنه له الولاية والصلاحيات في مجال من المجالات.

١. علل الشرائع: ص٩٤٠؛ والإرشاد: ج٢، ص٠٣.



قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبايِعُونَكَ إِنَّما يُبايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ (الفتح: ١٠)، فالآية أوضحت أن عملية البيعة التي وصلت من المؤمنين للنبي عَيَالِهُ هي بيعة لله تعالى، وأشارت في ذات الوقت إلى طريقة البيعة وهي البيعة باليد، فيد النبي عَيْلُهُ التي بايعها المسلمون هي يد الله تعالىٰ.

وقيال عَلَيْكُ اللهُ: «معياشر النياس، فاتقوا الله وبايعوا علياً أمسر المؤمنين عليَّاكِ والحسن والحسين والأئمة كلمة طيبة باقية يهلك الله من غدر ويرحم الله من وفيٰ (۱) (رئے و

فالبيعة من المراسيم الاجتماعية والعرفية والدينية.

وعلىٰ كل حال، فإن هناك العديد من النصوص التي دلت علىٰ أن من خصائصه على أنه لا يبايع أي حاكم قبل ظهوره، من قبيل ما روى الشيخ الصدوق مَنْ يَنَيُّ عن الإمام زين العابدين عليُّلاِّ: «القائم منا تخفي ولادته على الصدوق الناس حتى يقولوا: لم يولد بعد، ليخرج حين يخرج وليس الأحد في عنقه سعــة)(۲)<sub>-</sub>(۲)

وروى أيضاً عن الإمام الحسن عليُّلا النص المتقدم.

إن قلت: ألا يخل بعصمة الأئمة الإيلا صدور البيعة منهم لطاغية زمانهم، فلاحظ قول الإمام الحسن عليه (ما منا أحد إلّا ويقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه، إلا القائم».

قلت: إن ذلك لا يخل بعصمتهم، فهم عباد مأمورون لا يحيدون عما أمرهم به الله تعالى، فلو كان الأمر إليهم بالوقف بوجه الطغاة لما توانوا لحظة، فعصمتهم جاءت بها الأدلة، ومبايعتهم للطغاة دلت عليها كذلك الأدلة، ولا تنافي بينها، فإن للإمام المعصوم التلاعدة وظائف ومهام تقتضيها

١. الاحتجاج - الطبرسي: ج١، ص٣٤.

٢. كمال الدين: ص٣٢٢.



إمامته للأمة، منها ما يتوقف على أن لا يكون في عنقه بيعة لطاغية زمانه، ومنها ما لا يتوقف، وشاءت حكمة الله تعالىٰ أن تكون مهام الإمامة المناطة بصاحب الزمان على مما تتوقف علىٰ أن لا تكون في عنقه بيعة لطاغية، فهو مظهر العدل وقاصم شوكة الظالمين، من الزاوية الشرعية فإن بيعة الأئمة الملكاة زمانهم جائزة ومبررة شرعاً، بل ومأمور بها، بينها بالنسبة إليه منهي عنها وقد غيبه الله تعالىٰ لأجل أن لا تقع في عنقه بيعة كها هو صريح النص المتقدم، وكذا فإن خفاء الولادة كي لا تقع في عنقه بيعة لطاغية.

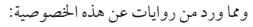
إن قلت: ألا يعني ذلك أن الإمامة منوطة بالبيعة وموقوفة عليها، مع أن أدلة الإمامة يظهر منها غير ذلك؟

قلت: إن البيعة حقيقة، والإمامة حقيقة أخرى، وإن كان بينها ارتباط، فالإمام ينصب من الله تعالى والإمامة منصب إله يعطى إلّا لمن يحمل خصائص معينة ومحددة كالعصمة مشلاً، ودور الإمام دور واسع دلت عليه العديد من الروايات ذكرها الرواة في كتبهم الحديثية ().

نعم البيعة للإمام من قبل الناس تفيد تمكين الإمام عليه للمارسة سلطانه وصلاحيات، فهي معطاة له من قبل الله تعالى، فالإمام أولى من الناس بأنفسهم.

الخصوصية الثانية: صلاة النبيّ عيسى الله خلف إمامنا المهدي هذه الخصوصية علامة حيّة وحسّية لصدق الإمام المهدي عند كثير من الأُمم حين ظهوره المقدّس، مضافاً إلى ما تدلُّ عليه من أفضلية الإمام المله على سائر الأنبياء والمرسلين المله حتّى أُولي العزم منهم، لما هو متّفق عليه من أفضلية الإمام على المأموم.

١. الكافي للكليني: ج١، ص١٦٨، وما بعدها كتاب الحجة وأبوابه.



الدنيا إلّا يوم واحد لطول الله عَيَّالَيْ: «... والذي بعثني بالحق بشيراً، لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه ولدي المهدي، فينزل روح الله عيسى بن مريم فيصلي خلفه، وتشرق الأرض بنوره ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب» «٠.

٢ - عن أبي جعفر الله على الناس زمان لا يعرفون الله ما هو والتوحيد، حتى يكون خروج الدجال وحتى ينزل عيسى بن مريم الله من السهاء، ويقتل الله الدجال على يديه ويصلي بهم رجل من أهل البيت، ألا ترى أن عيسى يصلى خلفنا وهو نبى؟ ألا ونحن أفضل منه "".

والروايتان واضحتان في الدلالة على صلاة عيسى الله خلف الإمام الحجة وعلى كونه وعلى كونه أفضل من عيسى رغم أنه من أنبياء أولي العزم. الخصوصية الثالثة: خفاء الولادة، وهي أيضاً من خصائص الإمام الحجّة الله بخلاف آبائه الكرام الهيلي . وفيها - مضافاً إلى أنّها إخبار بالغيب - إشارة إلى ما تتعرّض له حياة الإمام المهدي من المخاطر الجمّة ومحاولة الطواغيت تصفيته الجسدية لما علموا به من أنّ زوال عروشهم سيكون على يديه .

ومما ورد في كونه خفي المولد:

ا - عن الإمام الرضا عليه إلى ... ما منا أحد اختلفت إليه الكتب وسُئل عن المسائل وأشارت إليه الأصابع وحملت إليه الأموال إلّا اغتيل أو مات على فراشه حتى يبعث الله على له في له ذا الأمر رجلاً خفي المولد والمنشأ غير خفي في نسه »(۲).

7.

١. كمال الدين: ص٢٨٠.

٢. بحار الأنوار: ج٢٤، ص٣٣١.

٣. كمال الدين: ص٧٠.



٢ - عن الإمام الباقر عليه : «... انظروا إلى من خفيت ولادته فيقول قوم : ولد، ويقول قوم : ما ولد، فهو صاحبكم » (١).

الخصوصية الرابعة: حصول الغيبة الطويلة له، وقد تفرَّد بها الله من بين سائر آبائه الكرام الميامين الهيد . وهي أيضاً إنباء بالغيب أوَّلاً، وبيان لما يتعرَّض له الله عن ملاحقات ومضايقات من قبَل السلاطين في كلّ العصور ممن الستدعي غيبته عليه عن الأُمَّة خوفاً من القتل ثانياً. وهناك الكثير من الأُمور الجوهرية في سبب الغيبة وعلَّتها وتحليلها وبيان عدم معارضتها مع اللطف الإلهي في تنصيب الحجَّة على الخلق نتحدث عنها إجمالاً.

الغيبة في الإمام الحجة على تعني أننا لا نراه بحواسنا رغم إيهاننا بوجوده معنا.

قال رسول الله عَيْنِيُّ: «والذي بعثني بالحق بشيراً ليغيبن القائم من ولدي بعهد معهود إليه مني».

قال الشيخ المفيد عَنِيَّ : (... وله قبل قيامه غيبتان إحداهما أطول من الأخرى جاءت بذلك الأخبار) والغيبة بهذا المعنى من مختصات الإمام المخجة على كما هو صريح قول النبي عَنَا المتقدم، وقد ذكر من أسبابها وحكمها الخوف من القتل، كما روى ذلك عن زرارة قال أبو عبد الله عليه: «لابد للغلام من غيبة»، قلت: ولم؟ قال: «يخاف» وأوما بيده إلى بطنه فن.

وفي رواية أخرى «يخاف على نفسه الذبح» (٥) وتقدم أن من حكم الغيبة أن لا يكون في عنقه بيعة لطاغية، ومنها ما عبرت عن بعض الروايات بجريان السنة فيه على بالحصل في الأنبياء الميكل من غيبات، فقد روي عن

١. وسائل الغيبة للشيخ المفيد: ج٢، ص١٣.

۲. كمال الدين: ص٥١ ٣٥.

٣. الإرشاد: ج٢، ص٣٤٠.

٤. الكافي: ج١، ص٣٤٢.

٥. كمال الدين: ص٤٨١.

أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه عبد الله عليه عبد الله عليه الله عبد الله عليه الله عبد الله عليه الله تعالى أبي إلّا أن تجري فيه سنن من الأنبياء في غيباتهم، فإنه لابد له من الستيفاء مدة الغيبات» (١٠).

كما ورد أن غيبته هو سر من أسرار الله تعالى فقد روى أحمد بن إسحاق عن أبي محمد الحسن عليه : «... والله ليغيب غيبة لا ينجو فيها من التهلكة إلّا من يثنيه الله على القول بإمامته، ووفقه للدعاء بتعجيل فرجه... بأحمد بن إسحاق، هذا أمر من أمر الله، وسر من سر الله وغيب من غيب الله، فخذ ما آتيتك واكتمه وكن من الشاكرين، تكن غداً في عليين» ".

الخصوصية الخامسة: التاسع من ولد الحسين عليه ، تشخيص آخر يذكره الإمام الحسن عليه وهو أنَّ المهدي الموعود هو من سلالة أخيه الحسين عليه فهو بإثباته لهذا الأمر ينفي بالمفهوم أن يكون من سلالته عليه كما قد يحلو للبعض أن يذكر أنَّ الإمام المهدي عليه من سلالة الحسن عليه من جهة الآباء، وقد تقدم الحديث عنه في البعد الثاني، مضافاً إلى تشخيص آخر مهم جداً وهو التسلسل الرقمي، أي وهو التاسع من ولد الحسين عليه ، وفيه عدّة ثمرات مهمّة، منها:

ا - نفي أن يكون المهدي هو شخص قبل التاسع، وهذا يفيدنا في تكذيب الكثير من الدعاوى التي حصلت في عصر أهل البيت المي كالواقفية الذين ادَّعوا مهدوية الإمام الكاظم الين، والإسماعيلية قبلهم الذين ادَّعوا مهدوية إسماعيل بن الإمام الصادق الين، وقد تقدم الحديث عن ذلك مفصلاً في البعد الثاني.

١. الخرائج والجرائح: ج٢، ص٥٥٥.

٢. بحار الأنوار: ج٥٦، ص٢٤.



٢ - نفي أن يكون المهدي التاسع من أهل البيت المالي من المداخسين المني وهدو يفيدنا أيضاً في تكذيب كلّ مدَّع للمهدوية بعد ذلك، ومما ورد من الروايات في هذا المعنى ما رواه الشيخ الطوسي وَثُونُ من الإمام الصادق الني والحديث طويل جاء فيه: «... وأمّا غيبة عيسى الني فإن اليهود والنصاري اتفقت على أنه قتل فكذبهم الله على بقوله: ﴿وَما قَتَلُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَما صَلَبُوهُ وَلَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله والله ومات، وقائل يعن قائل يقوله: إنه ولد ومات، وقائل يكفر بقوله إن حادي عشر ناكان عقياً، وقائل يمرق بقوله: إنه يتعدى وقائل يعمي الله بدعواه أن روح القائم المني ينطق في إلى ثالث عشر فصاعداً، وقائل يعصي الله بدعواه أن روح القائم الخسن المجتبى الني يكل غيره...» فإن كل هذه الدعاوي قد أبطلها الإمام الحسن المجتبى الني بكلمة واحدة.

الخصوصية السادسة: كونه عليه البين أمّة، وهي السيّدة نرجس عليه الله وهذه الخصوصية مفيدة أيضاً من جهتين:

الأُولى: في تضييق حلقة المصاديق، حيث يمكن تكذيب المدَّعين فيا لو كانت أُمَّهاتهم حرائر، ومما ورد من الروايات التي تبين أنه ابن أَمَة:

١ - روى الشيخ الطوسي في حديث طويل للإمام الهادي الله معه جاء فيه: «يا بشر، إنك من ولد الأنصار وهذه الموالاة لم تزل فيكم يرثها خلف عن سلف، وأنتم شيعتنا أهل البيت، وإني مزكيك ومشرفك بفضيلة تسبق بها الشيعة في الموالاة [بها] بسر أطلعك عليه، وأنفذك في ابتياع أمة...»(٢).

٢ - روى الشيخ النعماني بسنده إلى عبد الرحيم القصير، قال: قلت لأبي جعفر عليه قول أمير المؤمنين عليه (بابي ابن خير الإماء) أهي فاطمة عليه الألا؟

١. الغيبة: ص١٦٦، ح ١٢٩.

٢. الغيبة: ص٢٣٦، ح١٧٧؛ كمال الدين: ص٤٤٩.

فقال: «إن فاطمة عليه الحرائر، ذاك المبدح بطنه المشرب حمرة رحم الله فلاناً»(١).

٣ - وروى الشيخ الطوسي عن الإمام الباقر الله في نقل جواب أمير المؤمنين الله لعمر عندما سأله عن المهدي المهدي المؤمنين الله لعمر عندما سأله عن المهدي المهدي الموجه، حسن الشعر، يسيل شعره على منكبيه ونور وجهه يعلو سواد لحيته ورأسه، بأبي ابن خيرة الإماء» ومثله وقريب منه ما روي في كتاب الغارات وغيره".

والثانية: في بيان مقام أُمّ الإمام المهدي ، ومنزلتها العظيمة في نظر أهل البيت عابي ، ومما ورد من الروايات في بيان مقامها عليك ،

١ - ما ورد فيما تقدم من روايات من وصفها بـ (خيرة الإماء) وفي رواية كمال الدين عن أبي عبد الله الميلا: «هو الخامس من ولد ابني موسى ذلك ابن سيدة الإماء»(٢).

٢ - ما رواه العلامة المجلسي نقلاً عن كشف الغمة:

كانت تدخل على أبي محمد المنافي فتدعو له أن يرزقه الله ولداً وأنها قالت: دخلت عليه فقلت له كها أقول ودعوت كها أدعو، فقال: «ياعمة، أما إن الذي تدعين الله أن يرزقنيه يولد في هذه الليلة»، وكانت ليلة الجمعة لثلاث خلون من شعبان سنة سبع وخمسين ومائتين، «فاجعلي إفطارك معنا»، فقلت: يا سيدي ممن يكون هذا الولد العظيم؟ فقال في عليها: «من نرجس ياعمة» قال: فقالت له: يا سيدي ما في جواريك أحب إليّ منها، وقمت ودخلت إليها وكنت إذا دخلت فعلت بي كها تفعل، فانكبت على يديها فقبّلتها ومنعتها مما

١. الغيبة: ص٢٣٣.

٢. الغيبة: ص٩٩٨.

٣. كهال الدين: ص٥٤٣.



كانت تفعله فخاطبتني بالسيادة فخاطبتها بمثلها فقالت لي: فديتك. فقلت لها: أنا فداك وجميع العالمين. فأنكرت ذلك فقلت لها: لا تنكرين ما فعلت، في الدنيا والآخرة وهو فرج المؤمنين فاستحيت (١٠).

٣ - روى الشيخ الصدوق عن حكيمة قالت: (فجاءتني نرجس يوماً تخلع خفّي، فقالت: يا مولاتي ناوليني خفك، فقلت: بل أنتِ سيدي ومولاتي والله لا أدفع إليك خفي لتخلعيه ولا لتخدميني، بل أنا أخدمك على بصري، فسمع أبو محمد التلي ذلك فقال: «جزاك الله يا عمة خيراً»، وغيرها من الروايات التي تكشف عن عظيم مقام السيدة نرجس عليك )".

الخصوصية السابعة: طول العمر، حيث يؤكِّد الإمام الحسن التيلا في هذا المقطع على أنَّ طول العمر أمر ثابت للإمام بقدرة الله تعالى، وليس عزيزاً على الله ذلك، فقد ذكر القرآن الكريم أشباهه في كتابه كعمر نوح التيلا، قال تعالى: ﴿فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عاماً ﴾ (العنكبوت: ١٤)، والعبد الصالح وآخرين، والوقوع خير دليل على الإمكان.

### 

۱ - روى الشيخ الصدوق عن الإمام الصادق عليه : «عاش نوح عليه ألفي سنة وخسائة سنة، منها ثمانهائة وخسون سنة قبل أن يُبعث، وألف سنة إلّا خسين عاماً وهو في قومه يدعوهم وسبعائة عام بعد ما نزل من السفينة» (۳).

١. بحار الأنوار: ج١٥، ص٢٧.

۲. كمال الدين: ص٤٥٧.

٣. كمال الدين: ص٤٧٣.

وروى الشيخ الطوسي تَنْتُى عن أبي عبد الله عليه: «ما تنكرون أن يمد الله الصاحب هذا الأمر في العمر كم مد لنوح عليه في العمر» (١٠).

٢ - روى الشيخ الطوسي عن أبي عبد الله عليه: «... إن القائم عليه إذا قام قال الناس إني يكون هذا وقد بليت عظامه منذ دهر طويل» (").

قال السيد المرتضى في مبحث طول الغيبة وزيادة العمر: (وزيادة عمر الغائب على المعتاد لا قدح به، لأن العادة قد تنخرم للأئمة، بل للصالحين) (").

الخصوصية الثامنة والأخيرة: خروجه في سنّ الشباب، كما جماء في كثير من الروايات، وهذا لبيان قدرة الله تعالى وإعجازه في خلقه، وعلامة من علامات تشخيص المهدي ، وعما ورد من الروايات في ذلك:

١ - روى الشيخ الطوسي عن أبي عبد الله عليه: «لو خرج القائم لقد أنكره الناس» يرجع إليهم شاباً موفقاً فلا يلبث عليه إلّا كل مؤمن أخذ الله ميثاقه في الذر الأول»(١).

٢ - وروى في خبر آخر: (إن في صاحب الزمان الملي شبهاً من يونس رجوعه من غيبته بشرخ الشباب»(٥٠).

٣ - وروى الشيخ الطوسي قَرْقَى أيضاً عن أبي عبد الله عليه قال: «إن ولي الله يعمر عمر إبراهيم الخليل عشرين ومائة سنة، ويظهر في صورة فتى موفق ابن ثلاثين سنة» (٠).

, 77

١. الغيبة: ص٢١.

٢. الغيبة: ص٤٢٣.

٣. شرح جمل العلم والعمل: ص٥٥.

٤. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢٠٠.

٥. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢١٦.

٦. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢٠٥.



إن قلت: كيف ينسجم من تحديد بعمر إبراهيم الخليل عليه مع ما تقدم من تشبيه بعمر نوح عليه ؟

#### قلت:

١ - ليس هناك تناف، فإن التشبيه بإبراهيم الخليل عليه ليس من جهة التحديد بالعمر وعدم الزيادة عليه، بل هو من جهة كونه كبيراً ثم يظهر في صورة ابن ثلاثين سنة، فلا منافاة مع التشبيه مع نوح عليه.

٢ - لو تنزلنا فإن التشبيه بنوح التيل وكذلك بإبراهيم التيل لا يقصد منه التحديد غير القابل للزيادة نظير من يقول لدي ألف دينار وهو يملك مئة ألف، فإن الألف موجودة وقوله (لدي ألف) لغاية يحتاج إليها لا يعني عدم وجود الزيادة على الألف.

فمن خلال هذه الرواية الحسنية الشريفة يمكن أن يجعلها المنتظِر منهجاً يسير عليه لتشخيص معالم العقيدة المهدوية، ومدى اهتمام أهل البيت المهالي في تركيزها عند الأُمَّة.





# رواة مهدويون الحلقة الأولى





#### مقدمة:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد وآله الطيبين الطاهرين، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين، إلى يوم الدين.

أمّا بعد، فإن النبي عَيَّا تحدّث كثيراً حول الخلفاء من بعده، وحدّدهم وذكر شيئاً من صفاتهم في مناسبات مختلفة أمام حشد من المسلمين، بمرأى ومسمع ممن يحبّ أن يسمع ويشهد وممن لا يحبّ ذلك، فكان عَيَا تارة يكتفي بالإشارة إلى أنهم من قريش مثلاً، وأخرى لا يكتفى إلّا بالنص عليهم بأسمائهم.

وهكذا الأئمة المهلي ، ما فُتئوا يعرّفون بأنفسهم - أمام أتباعهم وغيرهم - بأنهم حجج الله تعالى، وخلفاء للنبي عَلَيْ ، منصوص عليهم، مختارون، كذلك كانوا يتحدّثون عمّن كان قبلهم من الأئمة المهلي وعمّن يأيي بعدهم، وعن بعض خصوصياتهم ومزاياهم، فضلاً عن نص كلّ إمام على الإمام الذي بعده، كلّ ذلك لتقام الحجة وتتأكد، ويزداد المؤمنون بصيرة، ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ عَيْ عَنْ بَيّنَةٍ ﴾ (الأنفال: ٢٤).

لكن هذا كلّه ليس كحديثهم المبيّ عن الإمام المهدي الله الما الستقصينا كلامهم المبيّ حول أنفسهم وكلام بعضهم حول بعض لما بلغ - كثرةً - كلامهم



حول الإمام المهدي هي، من النص عليه والتبشير به والدعوة إلى نصرته وذكر صفاته ومشابهته للأنبياء وغيبتيه وعلامات ظهوره الشريف وما سوف يحدث قبيل الظهور وعنده وبعده، إلى غير ذلك مما يُعرف من خلال الاطلاع على كلام العصومين المهلاق في هذا المجال.

وهذه الأحاديث الشريفة تلقّاها أصحاب المعصومين الهيك ومن تشرف بسماع كلامهم الشريف، فنقلوها إلى تلاميذهم، وهكذا يأخذها التلميذعن الأستاذ إلى أن وصلت إلينا مدوّنة في كتب ألّفها علماء الطائفة وأعيانها.

ومن هنا جاءت فكرة جمع هذه الأحاديث مصنفة حسب اسم الراوي الأول الناقل عن المعصوم عليه مع ذكر ترجمة موجزة تعريفية للراوي، كما تم حذف نصوص الأحاديث والاكتفاء بذكر المصدر اختصاراً وتسهيلاً، عسى أن يوفقني الله تعالى في المستقبل لإخراجه كاملاً مع ذكر نصوص الأحاديث وأساندها.

ولا يفوتني أن أنوه إلى أني اقتصرت على المصادر الحديثية من أقدم مصدر وإلى منتصف القرن الخامس الهجري، لما لهذه المصادر من وثاقة مميزة وأهمية كبيرة، ولذلك فهو ليس استقراءً تاماً، بل يمكن وجود غيرها في غير هذه المصادر.

#### حرف الألف:

#### ١ - أبان بن تغلب عِلْهُ:

كان من رؤساء الشيعة، كما يشهد له قول الإمام الصادق علي لما عاتبه على تركه لزيارة الحسين عليه أن (سبحان الله العظيم وأنت من رؤساء الشيعة تترك زيارة الحسين عليه لا تزوره)(١).

٧.

١. كامل الزيارات: ص٥٤٦٥.



قال النجاشي على الله المنزلة في أصحابنا، لقي على بن الحسين وأبا جعفر الرابا عبد الله الميلي المياني وأبا جعفر المرابا وأبا عنهم، وكانت له عندهم منزلة وقدم)(١).

بل لما بلغ نعيه إلى مسامع الإمام الصادق عليه تألم كثيراً وقال: «أما والله لقد أوجع قلبي موت أبان»(٣).

هذا، وقد كان أبان قارئاً فقيهاً لغوياً، سمع من العرب، وحكى عنهم، ويظهر من مجموع ما كتب من ترجمته أنه صنف عدة كتب تتعلق بالقرآن الكريم، فله كتاب تفسير وآخر في معاني القرآن وثالث في القراءات ورابع في غريب القرآن، ذكر شواهده من الشعر(3).

توفي أبان عِلَيْهُ سنة (١٤١هـ).

قال السيد الخوئي المُنَيِّة وقع أبان بن تغلب في أسناد كثير من الروايات تبلغ زهاء مائة وثلاثين مورداً، وفي جميع ذلك روى عن المعصوم إلّا أحد عشر مورداً (٥).

كما بلغ عدد رواياته المهدوية أربع عشرة رواية، إليك مصادرها:

تفسير العياشي: ج٢، ص٢٥٤.

الغيبة للنعاني: ب١٠ ف٢، ح٦، ص١٦٢؛ وب١٠ ف٢، ح٨، ص١٦٣؛

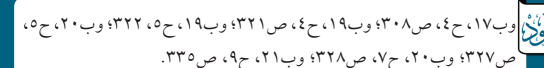
١. رجال النجاشي: ص١٠.

۲. رجال ابن داود: ص۳۰.

٣. الفهرست للطوسي: ص٥٧.

٤. الفهرست لابن النديم: ص٢٧٦؛ الذريعة: ج٤، ص٢٣٩.

٥. معجم رجال الحديث: ج١، ص١٣٧.



کامل الزیارات: ب۱ ٤، ح٥، ص۲۳۳.

دلائل الإمامة: ح٤٥٢، ص٤٦٦.

كهال الدين وتمام النعمة: ب٣٣، ح٤١، ص٩٤٩.

الخصال: ص٩٤٩.

#### ٢ - أبان بن عثمان على الله :

قال النجاشي الله النجاشي الله النجاشي الله النجابي مولاهم، أصله كوفي، كان يسكنها تارة والبصرة تارة، وقد أخذ عنه أهلها... وأكثروا الحكاية عنه في أخبار الشعراء والنسب والأيام. روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن موسى المهله الخبار الشعراء والنسب والأيام ما ذكره الكشي الله من أنه: (أجمعت العصابة ويكفي في وثاقته بل جلالته ما ذكره الكشي الله من أنه: (أجمعت العصابة على تصحيح ما يصح من هؤلاء وتصديقهم لما يقولون وأقروا لهم بالفقه، من دون أولئك الستة الذين عددناهم وسميناهم، ستة نفر؛ جميل بن دراج وعبد الله بن مسكان وعبد الله بن بكير وحماد بن عيسى وحماد بن عثمان وأبان بن عثمان وعبد الله بن عثمان وأبان بن عثمان وعبد الله بن عثمان والمه بن عثمان والمه بن عثمان والمه بن عثمان والمه بن عثمان والله بن عثمان والمه بن والمه بن عثمان والمه بن عثمان والمه بن عثمان والمه بن والمه بن

وقع أبان بن عثمان من دون تقييد بالأحمر في أسناد كثير من الروايات، تبلغ زهاء سبعائة مورد<sup>(٣)</sup>، إلّا أنه لم تصلنا من رواياته المهدوية إلّا واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٤، ح١، ص٥٥٨.

١. رجال النجاشي: ص١٣.

٢. اختيار معرفة الرجال: ج٢، ص٦٧٣.

٣. معجم رجال الحديث: ج١، ص١٧٢.



## ٣ - إبراهيم بن عمر اليماني إلله:

قال النجاشي ﷺ: إبراهيم بن عمر اليهاني الصنعاني شيخ من أصحابنا ثقة، روي عن أبي جعفر وأبي عبد الله اليهالان.

وقد نسب السيد الخوئي مَنْ إِلَىٰ إِن الغضائري القول بتضعيفه، ثم قال: (أقول: الرجل يعتمد على روايته لتوثيق النجاشي الله لله ، ولوقوعه في أسناد تفسير القمي، ولا يعارضه التضعيف عن ابن الغضائري، لما عرفت في المدخل من عدم ثبوت نسبة الكتاب إليه)(٢).

ولم تصلنا من رواياته المهدوية إلّا اثنتان، إليك مصدرهما:

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٢، ح٣، ص١٧٥؛ وب١٠، ف٤، ح٤٥، ص١٩٦.

# ٤ - إبراهيم بن هلال:

ليس له ذكر في كتب الرجال(٣).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٢، ح١٤، ص٢١٦.

### 

قال النجاشي إلى المحدين إسحاق بن عبد الله بن سعد بن مالك بن الأحوص الأشعري، أبوعلي القمي، وكان وافد القميين، وروى عن أبي جعفر الثاني وأبي الحسن الميلية، وكان خاصة أبي محمد الميلة (١٠).

لما ولد الإمام المهدي على كتب الامام العسكري الله إلى أحمد بن إسحاق

١. رجال النجاشي: ص٢٠.

٢. معجم رجال الحديث: ج١، ص ٢٤١.

٣. انظر: مستدركات علم رجال الحديث: ج١، ص٢٢٦.

٤. رجال النجاشي: ص٩١

كتاباً يعلمه فيه بمولده، وفيه: «ولد لنا مولود فليكن عندك مستوراً وعن جميع الناس مكتوماً، فإنا لم نظهر عليه إلّا الأقرب لقرابته والولي لولايته،

أحببنا إعلامك ليسرك الله به، مثل ما سرنا به»(١).

كما أن أحمد بن إسحاق ممن تشرف برؤية الإمام المهدي الله وعمره ثلاث سنين، وقال له الإمام العسكري الله : «يا أحمد بن إسحاق لولا كرامتك على الله على وعمل حججه ما عرضت عليك ابني هذا، إنه سمي رسول الله على وكنيه، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً»(٢).

كذلك هو الذي روى كون التاسع من ربيع الأول عيداً، في رواية طويلة فصلة (٣).

وقد وصلنا من رواياته المهدوية أربعة، إليك مصادرها:

كفاية الأثر: ص٢٩٤.

كمال الدين وتمام النعمة: ب٨٦، ح١، ص٨٩٤؛ وب٨٦، ح٧، ص٨٠٥.

## ٦ - أحمد بن زكريا:

أحمد بن زكريا، خال محمد بن حمدان: لم يذكروه. روى عن الرضا الميلاً، وقد وقع في طريق الصدوق عن الأشعري - يعني محمد بن أحمد بن يحيى بن عمران الثقة الجليل - عن محمد بن حمدان، عنه، عن الرضا الميلاً (١٠)، وهي روايته المهدوية الوحيدة، إليك مصدرها:

كمال الدين وتمام النعمة: ب٥٦، ح٤، ص٧١.

١. كمال الدين وتمام النعمة: ص٤٣٤.

٢. كمال الدين وتمام النعمة: ص٣٨٤.

٣. المحتضر للحسن بن سليمان الحلي: ص٨٩.

٤. مستدركات علم رجال الحديث: ج١، ص٣١٧.



#### ٧ - أحمد بن محمد بن أبي نصر عليه:

قال الشيخ الطوسي مَرَّيُّ : أحمد بن محمد بن أبي نصر زيد مولى السكوني، أبو جعفر، وقيل: أبو علي، المعروف بالبزنطي، كوفي ثقة، لقي الرضا الميلا، وكان عظيم المنزلة عنده، وروى عنه كتاباً(١).

وهو الذي أمسى عند الإمام الرضا التيلا، فأمره الإمام بالمبيت عنده، فشكر الله تعالى على هذه النعمة، فقال له الإمام التيلا: «يا أحمد، إن أمير المؤمنين التيلا عاد صعصعة بن صوحان في مرضه، فلما قام من عنده، قال: يا صعصعة لا تفتخرن على إخوانك بعيادي إياك، واتق الله (٢).

ويكفيه جلالة ما ذكره الكشي الله من أنه (أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عن هؤلاء وتصديقهم وأقروا لهم بالفقه والعلم: وهم ستة نفر آخر دون الستة نفر الذين ذكرناهم في أصحاب أبي عبد الله عليه منهم يونس بن عبد الرحمن، وصفوان بن يحيى بياع السابري، ومحمد بن أبي عمير، وعبد الله بن المغيرة، والحسن بن محبوب، وأحمد بن محمد بن أبي نصر (٣).

وقع البزنطي في أسناد كثير من الروايات تبلغ زهاء سبعهائة وثهانية وثهانين مورداً<sup>(٤)</sup>. ولم يصلنا من رواياته المهدوية سوى خمسة، إليك مصادرها: الغيبة للنعهاني: ب١٤، ح١٢، ص٢٦٢؛ وب١٤، ح٤٤، ص٢٧٩. الغيبة للطوسي: ص٧٧، ح٧٨؛ وص٣٣٦، ح٣٨٢؛ وص٤٤٨، ح٤٤٧.

#### ٨ - الأحنف بن قيس إلله :

هـو الضحاك بـن قيـس بـن معاويـة المنتهـي نسـبه إلىٰ منـاة بـن تميـم، وقيـل

١. الفهرست للشيخ الطوسي: ص٦١.

۲. رجال الكشي: ج۲، ص۸۵۲.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص٨٣٠.

٤. معجم رجال الحديث: ج٢، ص٢٢.



وكان الأحنف سيد قومه موصوفاً بالعقل والدهاء والعلم والحلم.

روىٰ عن أمير المؤمنين الميلاً وعن عمر وعثمان، وروىٰ عنه الحسن البصري وأهل البصرة، وشهد مع أمير المؤمنين الميلاً وقعة صفين، ولم يشهد وقعة الجمل مع أحد الفريقين، وبقي إلىٰ زمان مصعب بن الزبير، فخرج معه إلىٰ الكوفة فهات، وقد كبر جداً. قال الأصمعي: ودفن الأحنف بالكوفة بالقرب من قبر زياد بن أبي سفيان، وقبر زياد بالثوية (۱).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب٢٠ - ٢٠ ص٢٦ ٣٠.

٩ - إسحاق بن عبد الله بن على بن الحسين الله:

عدّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق علي (٢).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي: ح١٣٣، ص١٧٦.

## 

إسحاق بن عبد العزيز الكوفي أبو يعقوب وأبو السفاتج البزاز من أصحاب الصادق الله . روى عنه عمر بن عبد العزيز، وعشهان بن عيسى، وابن أبي عمير، ومحمد بن الحسين. وروى عن مولانا الصادق الله ، وعن زرارة، وعن أبي بصير، وعن جابر (٣).

١. انظر: الكني والألقاب: ج٢، ص١٣٠.

٢. رجال الشيخ الطوسي: ص١٦٢.

٣. مستدركات علم رجال الحديث: ج١، ص٥٦٨.



وهو ممن يروي عنه محمد بن أبي عمير ومن رجال تفسير القمي (۱). وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها: الغيبة للنعماني: ب١٣، ح٣٥، ص٢٤٧.

#### ١١ - إسحاق بن عمار:

من خلال عدّة قرائن توصّل المحقّقون إلى أن إسحاق بن عهار يطلق على رجلين؛ أحدهما يلقب بالصير في وهو الإمامي، والآخر يلقب بالساباطي وهو الفطحي، وكلاهما ثقة.

قال النجاشي الله السحاق بن عهار بن حيان، مولى بنى تغلب، أبو يعقوب الصيرفي، شيخ من أصحابنا، ثقة، وإخوته يونس، ويوسف، وقيس، وإسهاعيل، وهو في بيت كبير من الشيعة، وابنا أخيه، علي بن إسهاعيل، وبشير بن إسهاعيل، كانا من وجوه من روى الحديث (٢).

وقال الشيخ الطوسي: إسحاق بن عهار الساباطي، له أصل، وكان فطحياً، إلّا أنه ثقة، وأصله معتمد عليه (٣).

وقد ذكر العلامة المامقاني أحد عشر وجهاً لتغاير الصيرفي مع الساباطي(١٤).

هذا، وقع بهذا العنوان في أسناد كثير من الروايات، تبلغ تسعمائة وتسعة وثمانين مورداً، فقد روى عن المعصوم في سبعمائة وسنة وسبعين مورداً.

وبها أنها في طبقة واحدة ولا يمكن التمييز بينها فلا مانع من قبول روايتها بعد أن كانا ثقتين.

١. تفسير القمي: ج٢، ص٠٥٥.

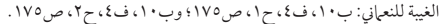
٢. رجال النجاشي: ص٧١.

٣. الفهرست للشيخ الطوسي: ص٥٥.

٤. انظر: مستدركات علم رجال الحديث: ج١، ص٧٤٥.

٥. معجم رجال الحديث: ج٣، ص٢١٤.

ووصلنا من بين رواياته روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:





14

### ١٢ - إسحاق بن محمد بن أيوب:

لم يذكر في كتب الرجال، وهو من أصحاب أبي الحسن الهادي الله سمع منه النص على الحجة المنتظر ، في روايته المهدوية الوحيدة، إليك مصدرها: كمال الدين وتمام النعمة: ب٣٧، ح٧، ص ٣٨١.

### ١٣ - إسماعيل بن جابر عليه:

قال الشيخ الطوسي: إساعيل بن جابر الخثعمي الكوفي، ثقة، ممدوح، له أصول، رواها عنه صفوان بن يحيي (١).

وقال النجاشي الله الله النجاشي الله: إسماعيل بن جابر الجعفي روى عن أبي جعفر، وأبي عبد الله عليه الله عليه وهو الذي روى حديث الأذان، له كتاب، ذكره محمد بن الحسن بن الوليد، في فهرسته (٢).

والذي يبدو أنها شخص واحد، وأن تعبير الشيخ الطوسي بالخثعمي إما من خطأ النساخ، أو أن الجعفي والخثعمي إحداهما فرقة من الأخرى، فإن كلاً منها - كما في المجمع - قبيلة باليمن، كالهاشمي والعلوي والطباطبائي. والله العالم (").

وقد وصلتنا من مجموعة رواياته رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها: الغيبة للنعماني: ب٠١، ف٤، ح٠٣، ص١٨٧.

**Y A** 

١. رجال الشيخ الطوسي: ص١٢٤.

٢. رجال النجاشي: ص٢٤.

٣. انظر: مستدركات علم رجال الحديث: ج١، ص٦٢٧.



#### ١٤ - إسماعيل بن محمد الحميري إلله:

عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق عليَّلا(١).

قال ابن شهراشوب: السيد أبو هاشم إسهاعيل بن محمد بن مزيد بن محمد بن وداع بن مفرغ الحميري ، من أصحاب الصادق ولقي الكاظم عليه وكان في بدء الأمر خارجياً ثم كيسانياً ثم إمامياً... وقال بشار: لولا أن هذا الرجل شغل عنا يمدح بني هاشم لأتعبنا، وسمع مروان بن أبي حفصة القصيدة المذهبة، فقال: لكل بيت سبحان الله ما أعجب هذا الكلام، وقال بعضهم: جمعت من شعره ألفين ومائتي قصيدة وزعمت أنه لم يذهب على منه شيء، فبينا أنا ذات يوم أنشد شعراً، فقلت: لمن هذا؟ قالوا: للسيد الحميري، فقلت في نفسي: ما أراني في شيء بعد الذي جمعته. وذكر ابن المعتز في طبقات الشعراء أنه رأى في بغداد حمالاً مثقلاً فسأله عن حمله، فقال: ميميات السيد الحميري، وقيل له: لم لا تقول فيه شعراً غريباً؟ فقال: أقول ما يفهمه الصغير والكبير ولا يحتاج إلى التفسير ثم أنشأ:

أيا رب إني لم أرد بالذي به مدحت علياً غير وجهك فارحم (۲)
وقال العلامة الحلي: إسماعيل بن محمد الحميري - بالحاء غير المعجمة
المكسورة والميم الساكنة والياء المنقطة تحتها نقطتين بعدها راء - ثقة جليل
القدر عظيم الشأن والمنزلة المنتجة (۲).

وقال السيد الخوئي: أقول: لو اعتمدنا على توثيق المتأخرين، ومدحهم، فلا إشكال في الحكم بحسنه، بل بوثاقته، لما عرفت، إلّا أنا لا نعتمد على ذلك للقطع بأنه اجتهاد منهم، وغير مبتن على الحس، فلا حجية فيه، وأمّا

١. رجال الطوسي: ص١٦٠.

٢. معالم العلماء: ص١٨٠.

٣. خلاصة الأقوال: ص٥٧.



له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كمال الدين وتمام النعمة: ص٢٤٦، ب٣٣، ح٢٢.

# 

قال النجاشي على الأصبغ بن نباتة المجاشعي كان من خاصة أمير المؤمنين على الله وعمّر بعده. روى عنه عهد الأشتر ووصيته إلى محمد ابنه (٢).

وقال العلامة الحلي: الأصبغ بن نباتة، كان من خاصة أمير المؤمنين عليه. وعمّر بعده، وهو مشكور (٣).

وقد سأله سائل: ما كان منزلة هذا الرجل فيكم (يعني أمير المؤمنين عليه)؟ فقال: ما أدري ما تقول إلّا أن سيوفنا علىٰ عواتقنا، فمن أومي إليه ضربناه بها(٤).

عده أمير المؤمنين عليه من ثقاته العشرة، وهو الذي أعانه علي على غسل سلمان الفارسي، كما أنه ممن حمل سرير سلمان لما أراد أن يكلم الموتى، وهو الذي احتج على معاوية بحديث الغدير حين جاء بكتاب أمير المؤمنين عليه إلىه (٥).

وقع في أسناد عدد كبير من الروايات، منها ثلاث عشرة رواية مهدوية، إليك مصادرها:

الغيبة للنعماني: ب٤، ح٤، ص٦٨؛ وب١٤، ح٣، ص٥٥٧؛ ب١٤، ح٢٢، ص٢٨٦.

۸.

١. معجم رجال الحديث: ج٤، ص٩٤.

۲. رجال النجاشي: ص۸.

٣. خلاصة الأقوال: ص٧٧.

٤. رجال الكشي: ج١، ص٣٢٠.

٥. انظر: مستدركات على رجال الحديث: ج١، ص٦٩٢.



دلائل الإمامة: ص٧٧٨، ح٧٤؛ وص٥٣٥، ح١٥.

كفاية الأثر: ص٢١٩.

کے ال الدین وتمام النعمة: ب٢٦، ح١، ص٢٨٨؛ وب٢٦، ح٩، ص٣٠٢؛ وب٢٦، ح١٣، ص٣٠٣.

الغيبة للطوسي: ح١٢٧، ص١٦٤.

# ١٦ - الأعلم الأزدي عِلَيْهُ:

في رجال البرقي، في عنوان: أصحاب أمير المؤمنين عليه هكذا: الأصحاب، ثمّ الأصفياء، ثم الأولياء، ثم شرطة الخميس من الأصفياء. إلى أن قال: ومن الأولياء: الأعلَم الأزْدِي(١).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٤، ح٢١، ص٢٨٦.

### ١٧ - أنس بن مالك:

قال الشيخ الطوسي: أنس بن مالك أبو حمزة خادم رسول الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنِ الله عَلَيْنَ عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلِيْنَالِمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَالِ عَلْمَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَا عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَ

دعا له النبي عَيَّا فقال: «اللهم أطل عمره، وأكثر ماله وولده، فبقي إلى أيام عمر بن عبد العزيز»، وله عشرون من الذكور وثمانون من الإناث، مات بالبصرة سنة ٩٣، وعمره فوق المائة ٣٠.

وقد كتم فضائل الإمام أمير المؤمنين عليه في ثلاث مواقف ودعا عليه الإمام عليه المرابع ا

١. انظر: الرجال للبرقي: ص٥.

٢. رجال الشيخ الطوسي: ص٢١.

٣. بحار الأنوار: ج١٦، ص٤٠٨.

٤. انظر: بحار الأنوار: ج٣٧، ص١٩٧؛ ج٣٨، ص٣٥٣؛ ج٣٩، ص١٤٤؛ ج٤١، ص٢١٨.



ويذكرون أنه روى ٢٢٨٦ حديثاً، ليس فيها رواية عن أمير المؤمنين عليه.

وله رواية مهدوية واحدة، وإليك مصدرها:

دلائل الإمامة: ح٤٥٧، ص٤٦٩.

# ١٨ - أيوب بن نوح عِلْهُ:

قال النجاشي الله النجاشي الله : أيوب بن نوح بن دراج النخعي أبو الحسين، كان وكيلاً لأبي الحسن وأبي محمد الله عظيم المنزلة عندهما مأموناً، وكان شديد الورع، كثير العبادة، ثقة في رواياته، وأبوه نوح بن دراج، كان قاضياً بالكوفة، وكان صحيح الاعتقاد... روى أيوب عن جماعة من أصحاب أبي عبد الله عليه ، ولم يروعن أبيه و لاعن عمه شيئاً (۱).

وقع أيوب بن نوح في أسناد عدة من الروايات، تبلغ ٢٥١ مورداً (٢)، منها روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٤، ح٣٩، ص١٩٣.

كمال الدين وتمام النعمة: ب٥٥، ح١، ص٠٣٧.

#### حرف الباء:

# ١٩ - بدر بن الخليل الأسدي عِلَيْكُ:

عده الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر والصادق اليتلاس الله المامين الباقر والصادق التيلاس المراب

وله روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما.

الكافي: ج٨، ص٥٥، ح٥١.

الغيبة للطوسي: ص٤٤٤، - ٤٣٩.

١. رجال النجاشي: ص١٠٣.

۲. معجم رجال الحديث: ج٤، ص١٧١.

٣. رجال الشيخ: ص١٢٩ و١٧٢.



عده الشيخ الطوسي فَيْتِيُّ من أصحاب الإمام الحسين والسجاد اليِّيِّكِ (١٠).

وقد روي أنه التقيى بالإمام الحسين عليَّا في طريقه إلى العراق بذات عرق، فسأله الحسين الميلا عن أهلها فقال: خلفت القلوب معك والسيوف مع بني أمية، فقال: «صدق أخو بني أسد إن الله يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد»(٢).

كذلك ورد أنه التقيل به عليه في الثعلبية، فقال: يا بن رسول الله أخبرني عن هدى فأجابوه إليه، وإمام دعا إلى ضلالة فأجابوه إليها، هؤلاء في الجنة وهؤلاء في النار، وهو قوله عَلا: ﴿فَرِيتٌ فِي الْجُنَّةِ وَفَرِيتٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ [الشوري: ٧]»(٣).

وهو وأخوه بشير رويا دعاء الإمام الحسين التلا في يوم عرفة بعرفات(١٠).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٣، ٥٣٣، ص٢٤٠.

#### ٢١ - بشير النيال عِلَيْكُ:

عده الشيخ الطوسي تَتَنِينُ من أصحاب الإمامين الباقر والصادق اليَكِالا(٥). وذكر الشيخ الصدوق مَنْ أَن أنه كان من حملة الحديث من أصحاب الإمام الصادق علي المالي المالي (٦).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب٥١، ح١، ص٢٩٣.

١. رجال الشيخ: ص٩٩ و١١٠.

٢. بحار الأنوار: ج٤٤، ص٣٦٧.

٣. بحار الأنوار: ج٤٤، ص٣١٣.

٤. بحار الأنوار: ج٩٥، ص٢١٤.

٥. رجال الشيخ الطوسي: ص١٢٧ و١٦٩.

٦. كمال الدين وتمام النعمة: ٣٦٨.

٢٢ - بكر بن محمد الأزدي إلله:

قال النجاشي الله : بكر بن محمد بن عبد الرحمان بن نعيم الأزدي الغامدي، أبو محمد، وجه في هذه الطائفة من بيت جليل بالكوفة، من آل نعيم الغامديين، عمومته: شديد، وعبد السلام، وأبن عمه موسى بن عبد السلام، وأبن عمه موسى بن عبد السلام، وهم كثيرون، وعمته: غنيمة، روت أيضاً عن أبي عبد الله وأبي الحسن المهيلاء ذكر ذك أصحاب الرجال وكان ثقة، وعمر عمراً طويلاً، له كتاب(۱).

وقع في أسناد عدد من الروايات بلغ خمسين رواية (٢). من بينها رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي: ح٤٤٣، ص٤٤٦.

## 

أخو زرارة، كان مستقياً ثقة جليلاً، روى عن الإمامين الباقر والصادق اليها الله ولما المن الباقر والصادق الها الله ولما بلغ الإمام الصادق الها خبر وفاة بكير بن أعين، قال: «أما والله لقد أنزله الله بين رسول الله وأمس المؤمنين صلوات الله عليها»(٣).

وقع بكير في أسناد كثير من الروايات، تبلغ ثلاثة وستين مورداً(١٠). منها رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الكافي: ج٤، ص١٨٥.

۱. رجال النجاشي: ص۱۰۸.

۲. معجم رجال الحديث: ج٤، ص٢٥٨.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص١٩.

٤. معجم رجال الحديث: ج٤، ص٢٦٦.



حرف الثاء:

## ٢٤ - ثوير بن أبي فاختة ﴿ اللَّهُ :

وهو من أصحاب السجاد والباقر والصادق المبيعة على الشيعة كما قاله المحدث النوري وغيره (٢).

ووصلتنا من رواياته رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الخصال: ص ٤١٥.

### حرف الجيم:

# ٢٥ - جابر بن عبد الله الأنصاري على الله :

جابر بن عبد الله بن عمرو الأنصاري عده الشيخ من أصحاب النبي عَلَيْ وأمير المؤمنين والحسن والحسن والحسن والسجاد والباقر المهال (٣). وعده البرقي في أصحاب النبي عَلَيْ ومن الأصفياء من أصحاب أمير المؤمنين عليه ومن شرطة خميسه (١).

شهد بدراً وثمانية عشر غزوة مع رسول الله عَيْلُهُ، وكان مع أمير المؤمنين عليه في قتال البصرة وحرب صفين. وهو من النقباء الاثني عشر الذين اختارهم رسول الله عَيْلُهُ بأمر جبرئيل عليه وعده الإمام

١. رجال النجاشي: ص٥٥.

۲. مستدر کات علم رجال الحدیث: ج۲، ص۹۳.

٣. رجال الشيخ: ص٣٦ و٥٥ و٩٣ و٩٩ و١١١ و١٢٩.

٤. رجال البرقي: ص٧.

الصادق النافي في رواية الأعمش في شرائع الدين من الذين لم يغيروا ولم

يبدلوا بعد نبيهم وتجب ولايتهم (١).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كفاية الأثر: ص٦٦.

# ٢٦ - جابر بن يزيد الجعفى على الله :

قال النجاشي إليه : جابر بن يزيد، أبو عبد الله وقيل: أبو محمد الجعفي، لقي أبا جعفر وأبا عبد الله الله الله الله الله ومات في أيامه، سنة ثهان وعشرين ومائة... وكان في نفسه مختلطاً، وكان شيخنا أبو عبد الله: محمد بن محمد بن النعمان الله أنه عندنا أشعاراً كثيرة في معناه، تدل على الاختلاط، ليس هذا موضعاً لذكرها (٢).

قال السيد الخوئي وَيُّوَيُّ : الذي ينبغي أن يقال: إن الرجل لابد من عده من الثقات الأجلاء لشهادة على بن إبراهيم، والشيخ المفيد في رسالته العددية وشهادة ابن الغضائري، على ما حكاه العلامة، ولقول الصادق الثيلي في صحيحة زياد إنه كان يصدق علينا، ولا يعارض ذلك، قول النجاشي وله إنه كان يصد كان ينشد أشعاراً تدل على الاختلاط، فإن فساد كان مختلطاً، وإن الشيخ المفيد، كان ينشد أشعاراً تدل على الاختلاط، فإن فساد العقل - لوسلم ذلك في جابر، ولم يكن تجننا كما صرح به فيما رواه الكليني (٣) - لا ينافي الوثاقة، ولزوم الأخذ برواياته، حين اعتداله وسلامته (١٠).

بلغ عدد رواياته المهدوية ثمانية عشر رواية، إليك مصادرها:

تفسير العياشي: ج١، ص٦٤ و٢٤٤؛ ج٢، ص٢٢٦.

الكافي: ج١، ص٤٦٠.

١. انظر: مستدركات علم رجال الحديث: ج٢، ص١٠١.

٢. رجال النجاشي: ص١٢٨.

٣. في الكافي: ج ١، كتاب الحجة ٤، باب أن الجن يأتون الأئمة الله المنافع معن معالم دينهم ٩٨، ح٧.

٤. معجم رجال الحديث: ج٤، ص٣٧.



الغيبة للنعماني: ب١١، ح١٤، ص٢٠٦؛ وب١١، ح١٧، ص٢٠٧؛ وب١٣، ح٢٦، ص٢٤٢؛ وب١٤، ح٧، ص٢٦؛ وب١٤، ح٩٩، ص٢٨؛ وب١٤، ح٢٧، ص۲۸۸؛ وب۱۸، ح۸، ص۳۱۳؛ وب۲۲، ح۳، ص۶۵۵.

كمال الدين وتمام النعمة: ب٣٢، ح١٥، ص٠٣٣.

الغيبة للطوسي: ح١٤٧، ص١٨٧؛ وح٢٨٧، ص٣٣٩؛ وح٤٣٤، ص٤٤١؛ وح ٤٤١، ص ٤٤٥؛ وح ٤٥٧، ص ٤٥٢.

## ٢٧ - جميل بن صالح على الله

قال النجاشي الله : جميل بن صالح الأسدي، ثقة، وجه، روى عن أبي عبد الله عليَّا وأبي الحسن عليَّا ، ذكره أبو العباس في كتاب الرجال(١٠).

وهو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمي وممن يروي عنه محمد بن أبي عمير<sup>(۲)</sup>.

وقع في أسناد عدد من الروايات تبلغ مائة وثمانية وأربعين مورداً، منها رواية واحدة مهدوية، إليك مصدرها:

كمال الدين وتمام النعمة: ب٤٤، ح٢، ص٤٧٩.

# 

ذكره الشيخ في رجاله في أصحاب الإمام الكاظم عليه بلفظ جهم مكبرا، ابن أبي جهم مكبرا وفي مشيخة الفقيه جهيم مصغرا، ابن أبي جهم مكبرا، ويقال له ابن أبي جهيمة. وقال النجاشي الله على جهيم بن أبي جهم ويقال ابن أبي جهمـة.

١. رجال النجاشي: ص١٢٧.

٢. معجم رجال الحديث: ج٥، ص١٣٢.

المردين،

17

كوفي روئ عنه سعدان بن مسلم نوادر أخبرنا ابن نوح حدثنا محمد بن على بن الحسن عن ابن الوليد عن الصفار عن العباس بن معروف عن سعدان بن مسلم عنه... وعن المحقق الداماد أنه قال: إن الرجل لا باس به ولا غميزة فيه، معروف من أصحاب الكاظم الميلا، روئ عنه سعدان بن مسلم وهو شيخ جليل المنزلة له أصل رواه جمع من الثقات والأعيان كصفوان بن يحيي والعباس بن معروف (۱).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

دلائل الإمامة: ح ٨١، ص ٤٨٤.

#### حرف الحاء:

## ٢٩ - الحارث الهمداني عَلَيْكُ:

الحارث الأعور بن عبد الله الهمداني، بسكون الميم: عده البرقي في الأولياء من أصحاب أمير المؤمنين الميلا، وعن ابن داود أنه كان أفقه الناس، مات سنة خمس وستين، وعن الشيخ البهائي كان يقول: هو جدنا وهو من خواص أمير المؤمنين الميلا.

وقد بشره أمير المؤمنين الميلانية الذين غصبوا خلافة السياء، فقال إليه اختصام أصحابه ببابه فيه وفي الثلاثة الذين غصبوا خلافة السياء، فقال له أمير المؤمنين الميلاني في حديث طويل: «وأبشرك يا حارث لتعرفني عند الميات، وعند الصراط، وعند الحوض، وعند المقاسمة»، قال الحارث: وما المقاسمة يا مولاي؟ قال: «مقاسمة النار، أقاسمها قسمة صحيحة، أقول: هذا وليي فاتركيه، وهذا عدوي فخذيه». ثم أخذ أمير المؤمنين الميلاني بيد الحارث فقال: «يا حارث أخذت بيدك كها أخذ رسول الله عيل بيدي فقال

١. انظر: أعيان الشيعة: ج٤، ص٢٥٢.



لى وقد شكوت إليه حسد قريش والمنافقين لي: إنه إذا كان يوم القيامة أخذت بحبل الله وبحجزته يعني عصمته من ذي العرش تعالى وأخذت أنت ياعلى بحجزت وأخذ ذريتك بحجزتك وأخذ شيعتكم بحجزتكم، فهاذا يصنع الله بنيه؟ وما يصنع نبيه بوصيه، خذها إليك ياحارث قصيرة من طويلة، نعم أنت مع من أحببت ولك ما اكتسبت»، يقولها ثلاثاً، فقام الحارث يجر رداءه وهو يقول: ما أبالي بعدها متى لقيت الموت أو لقيني (۱).

وعن ميمون بن مهران، عن علي التيلان قال في الحارث: تدخل منزلي يا أمير المؤمنين فقال التيلان (على شرط أن لا تدخرني شيئاً مما في بيتك، ولا تكلف في شيئاً مما وراء بابك». قال: نعم، فدخل يتحرق ويحب أن يشتري له وهو يظن أنه لا يجوز له حتى قال له أمير المؤمنين التيلان ([مالك] يا حارث»؟ قال: هذه دراهم معي ولست أقدر على أن أشتري لك ما أريد، قال: «أو ليس قلت لك لا تكلف في مما وراء بابك فهذه مما في بيتك»(٢).

له روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

الغيبة للنعماني: ب١٨، ح١٤؛ ص١٦؟ وب١٣، ح١١، ص٢٣٤.

#### ٣٠ - حازم بن حبيب الله يُ

لم يذكر في كتب التراجم والرجال، روى عن الإمام الصادق الله عدة روايات منها روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٤، ح٦، ص١٧٦.

الغيبة للطوسي: ح٧٠٤، ص٤٢٣.

١. أمالي المفيد: ص٥.

٢. رجال الكشي: ج١، ص٢٩٩.

# 

أبو قدامة البجلي ابن جوين أو جوير أو جوية، من خواص أصحاب أمير المؤمنين عليه حروبه المؤمنين عليه حروبه الثلاثة، الجمل وصفين والنهروان.

وعن ابن عقدة وغيره أنه من الصحابة، وروى حديث الغدير والولاية وحديث المناشدة(١).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٦، ح٣، ص٣٣٣.

### 

حــذلم أو حذيــم بــن بشــير أو شريـك الأســدي، عــده الشــيخ الطــوسي مــن أصحــاب الإمــام الســجاد علي (٢٠).

وهو الذي روى خطبة العقيلة زينب عَلِيَكُ في الكوفة (٣).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي: ح٤٣٧، ص٤٤٣.

## 

قال الشيخ الطوسي: حذيفة بن اليهان، أبو عبد الله، سكن الكوفة، ومات بالمدائن بعد بيعة أمير المؤمنين عليه بأربعين يوماً (٤).

وقال العلامة الحلي: حذيفة بن اليهان العبسى الله عنه عداده في الأنصار، أحد

9.

۱. مستدر كات علم رجال الحديث: ج۲، ص۲۹٠.

٢. رجال الشيخ الطوسي: ص١١٣.

٣. الاحتجاج: ج٢، ص٢٩.

٤. رجال الشيخ الطوسي: ص٣٥.



الأركان الأربعة، من أصحاب أمر المؤمنين عليه (١٠).

وقال الخطيب البغدادي: لم يشهد حذيفة بدراً وشهد أُحداً، وقتل أبوه يومئذ مع رسول الله عَيْنِالله، وحضر ما بعد أُحد من الوقائع، وكان صاحب رسول الله على لقربه منه وثقته به وعلو منزلته عنده، وولاه عمر بن الخطاب المدائن فأقام ما إلى حين وفاته (٢).

وعند الفريقين أنه كان يعرف المنافقين بأعيانهم وأشخاصهم، عرفهم ليلة العقبة حين أرادوا أن ينفروا ناقة رسول الله على في منصر فهم من تبوك، وكان حذيفة تلك الليلة قد أخذ بزمام الناقة ويقودها، وكان عمار من خلف الناقة ليسوقها، وتوفي في المدائن بعد خلافة أمير المؤمنين اليُّلِّ بأربعين يوماً سنة ست وثلاثين، وأوصىٰ ابنيه صفوان وسعيداً بلزوم أمير المؤمنين عليَّ واتباعه، فكانا معه بصفين وقتلابين يديه (٣).

وله روایتان مهدویتان، إلیك مصدر هما:

دلائل الإمامة: ح ٢٦١، ص ٤٤١.

الغيبة للطوسي: ح٤٦٤، ص٤٥٤.

#### ٣٤ - حريز عِلْهُ:

قال النجاشي عليه الله عبد الله السجستاني، أبو محمد الأزدي، من أهل الكوفة، أكثر السفر والتجارة، إلى سجستان، فعرف بها، وكانت تجارته في السمن والزيت، قيل روي عن أبي عبد الله عليَّا في وقال يونس: لم يسمع من أبي عبد الله إلّا حديثين، وقيل روى عن أبي الحسن موسى عليَّا إ ولم يثبت ذاك،

١. خلاصة الأقوال: ص١٣١.

۲. تاریخ بغداد: ج۱، ص۱۷۳.

٣. الكنى والألقاب: ج٢، ص٢٣٦.

وكان ممن شهر السيف في قتال الخوارج بسجستان، في حياة أبي عبد الله عليه الله عليه وكان ممن شهر الطف منه، وله وروي أنه جفاه، وحجبه عنه، له كتاب الصلاة كبير وآخر الطف منه، وله كتاب النوادر(۱).

وقال الشيخ الطوسي: حريز بن عبد الله السجستاني، ثقة، كوفي، سكن سجستان، له كتب، منها كتاب الصلاة، كتاب الزكاة، كتاب الصوم، كتاب النوادر، تعد كلها في الأصول<sup>(۲)</sup>.

وقد ذكر السيد الخوئي تأثير أن الرواية التي ذكرها النجاشي الله من أن الإمام الصادق الله جفا حريزاً وحجبه عنه لا تنافي وثاقة حريز، بل لا تنافي عدالته، لأن الحجب كان وقتياً من أجل تأديب حريز، فلا شك في أن حريزاً ندم على فعله حينها ظهر له عدم رضا الإمام الله اذ لو كان حجباً دائمياً لشاع وذاع، مع أن الرواية لم تذكره.

وعما يؤيد إذن الإمام عليه للحريز بعد حجبه هو إكثار رواية حريز عنه فمن البعيد جداً أن تكون هذه الروايات على كثرتها صدرت قبل الحجب. وأمّا ما عن يونس من أن حريزاً لم يروعن أبي عبد الله عليه إلّا حديثاً أو حديثين فلا يمكن تصديقه بعدما ثبت بطرق صحيحة روايات كثيرة تبلغ حديثين فلا يمكن تصديقه بعدما ثبت بطرق صحيحة روايات كثيرة تبلغ (٢١٥) مورداً كما يأتي عن حريز، عن أبي عبد الله عليه الله الميه الله الميه الله الميه الله المنه الله الله الله الله المنه الله الله المنه المنه المنه الله المنه الله المنه المنه المنه الله المنه الله المنه الله المنه المن

وقع بعنوان حريز في أسناد كثير من الروايات تبلغ ألفاً وثلاثهائة وعشرين، منها رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب٢١، ح٢، ص٣٣٢.

١. رجال النجاشي: ص١٤٤.

۲. الفهرست: ص۱۱۸.

٣. انظر: معجم رجال الحديث: ج٥، ص٢٣٢.



#### ٣٥ - الحسن بن الجهم عليها:

قال النجاشي إلله : الحسن بن الجهم بن بكير بن أعين، أبو محمد الشيباني، ثقة، روىٰ عن أبي الحسن موسىٰ والرضا عليتالا، له كتاب(١).

وقال أبو غالب الزراري: كان جدنا الأدني الحسن بن الجهم من خواص سيدنا أبي الحسن الرضا علي (٢).

له احتجاج لطيف حول موضع قبر أمير المؤمنين عليه ذكره للإمام الرضا عليه أن أومن أصحابنا من لا يرى ذلك - أي: إنه في الغري -يقول: هو في المسجد، وبعضهم يقول: هو في القصر، فأرد عليهم بأن الله لم يكن ليجعل قبر أمير المؤمنين عليه في القصر في منازل الظالمين، ولم يكن يدفن في المسجد وهم يريدون ستره، فأينا أصوب، قال: أنت أصوب منهم، أخذت بقول جعفر بن محمد عليهيالله (٣).

قد وقع بعنوان الحسن بن الجهم في أسناد كثير من الروايات تبلغ أربعة وسبعين مورداً، روى عن أبي الحسن وأبي الحسن موسى بن جعفر، وأبي الحسن الرضا الميالة في تسعة وأربعين مورداً (٤)، منها روايتان مهدويتان، إليك مصدر هما:

الغيبة للنعماني: ب١٨، ح١١، ص٥١٥.

الغيبة للطوسي: ح٤٤٩، ص٤٤٨.

٣٦ - الحسن بن زياد الصيقل عِلَيْهُ:

الحسن بن زياد الصيقل، أبو محمد الكوفي، وأبو الوليد: من أصحاب

١. رجال النجاشي: ص٥٠.

۲. تاریخ آل زرارة: ص۱۵.

٣. كامل الزيارات: ص٨٦.

٤. معجم رجال الحديث: ج٥، ص٢٨٣.

الباقر والصادق المنتج عداً ه الشيخ وعداً ه الصدوق في مشيخة الفقيه في صواحب الأصول المعتمدة التي استخرج منها أحاديث كتابه ، روى كتابه وينس بن عبد الرحمن. وروى عنه الأجلاء وأصحاب الإجماع ، منهم حماد بن عثمان ، وفضالة بن أيوب، وابن مسكان ، وأبان بن عثمان ".

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي: ح١٣٤، ص١٧٧.

### ٣٧ - الحسن بن على بن فضال على الله :

قال الشيخ الطوسي: الحسن بن علي بن فضال، كان فطحياً يقول بإمامة عبد الله بن جعفر ثم رجع إلى إمامة أبي الحسن الملاع عند موته، ومات سنة أربع وعشرين ومائتين، وهو ابن التيملي بن ربيعة بن بكر مولىٰ تيم الله بن ثعلبة، روىٰ عن الرضا الملاه، وكان خصيصاً به، كان جليل القدر، عظيم المنزلة زاهداً ورعاً، ثقة في الحديث وفي رواياته (٢).

وهو من رجال كلّ من كامل الزيارات وتفسير القمي.

بلغ عدد روایات حدود ثلاثائة روایة، منها روایتان مهدویتان، وإلیك مصدر هما:

كمال الدين وتمام النعمة: ب٤٤، ح٤، ص٠٤٨.

علل الشرائع: ج١، ب١٧٩، ح٦، ص٥٤٥.

### ٣٨ – الحسن بن محبوب عِلْمَةُ:

قال الشيخ الطوسي للنَّيْ : الحسن بن محبوب السراد، ويقال له: الزراد، يكنى أباعلى، مولى بجيلة كوفي، ثقة، روى عن أبي الحسن الرضا الميلاً وروى

۱. مستدر كات علم رجال الحديث: ج۲، ص ۳۹۰.

٢. الفهرست للشيخ الطوسي: ٩٧.



عن ستين رجلاً من أصحاب أبي عبد الله عليه ، وكان جليل القدر، يعد في الأركان الأربعة في عصره، وله كتب كثيرة (١).

وعدّه الكشي الله من الفقهاء الذين أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عنهم عند تسمية الفقهاء من أصحاب أبي إبراهيم وأبي الحسن الرضا اليكيلان. وروى عن حفيده جعفر بن محمد بن الحسن بن محبوب نسبة جده الحسن بن محبوب: أن الحسن بن محبوب بن وهب بن جعفر بن وهب، وكان وهب عبداً سندياً، مملوكاً، لجرير بن عبد الله البجلي زراداً، فصار إلى أمير المؤمنين المكيلام حروساله أن يبتاعه من جرير، فكره جرير أن يخرجه من يده، فقال: الغلام حرقد أعتقته، فليا صبح عتقه صار في خدمة أمير المؤمنين المكيلا. قال: ومات الحسن بن محبوب في آخر سنة أربع وعشرين ومائتين، وكان من أبناء خمس وسبعين سنة، وكان آدم شديد الأدمة، أنزع سباطاً، خفيف العارضين، ربعة من الرجال يخمع من وركه الأيمن.".

وقد وقع بهذا العنوان في أسناد كثير من الروايات تبلغ ألفاً وخمسائة وثمانية (٤)، خمسة منها مهدوية، إليك مصادرها:

دلائل الإمامة: ح ٤٤١، ص ٤٦٠.

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٤، ح٢٨، ص١٨٦.

كمال الدين وتمام النعمة: ب٥٦، ح٣، ص٠٣٧.

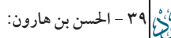
الغيبة للطوسي: ح ٢٣١، ص ٤٣٩.

١. الفهرست للشيخ الطوسي: ص٩٦٠.

۲. رجال الكشي: ج۲، ص۸۳۰.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص٥١ ٨٥.

٤. معجم رجال الحديث: ج٦، ص٩٩.



الحسن بن هارون بياع الأنهاط لم يذكروه، روى ثعلبة بن ميمون، عنه، عن الحسن بن هارون بياع الأنهاط لم يذكروه، روى ثعلبة بن ميمون، عنه، عن الصادق عليه (١٠). وهي روايته المهدوية الوحيدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٣٠، ح١٦، ص٢٣٧.

#### 

قال النجاشي الله الخسين بن أبي العلاء الخفاف أبو علي الأعور: مولى بني أسد، ذكر ذلك ابن عقدة وعثمان بن منتاب، وقال أحمد بن الحسين الحله هو مولى بني عامر وأخواه علي، وعبد الحميد، روى الجميع عن أبي عبد الله عليه وكان الحسين أوجههم. له كتب(٢).

وقال الشيخ الطوسي: الحسين بن أبي العلاء، له كتاب يعد في الأصول(٣).

وهو ممن روى عنه صفوان بن يحيى وكذلك هو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمى.

وقع في أسانيد عدد كبير من الروايات، ثلاث منها مهدوية، إليك مصدرها:

كفاية الأثر: ص٢٧٤.

معاني الأخبار: ص٢٦٦.

كمال الدين وتمام النعمة: ب٢٦، ح١٦، ص٤٠٣.

### ٤١ - حصين الثعلبي:

لم يذكر في كتاب الرجال، نعم ورد في بعض مصادر العامة أنه يروي عن

۱. مستدركات على رجال الحديث: ج٣، ص٧٦.

٢. رجال النجاشي: ص٥٣.

٣. الفهرست للشيخ الطوسي: ص١٠٧.



أسماء بنت عميس(١)، وقال ابن حبان: يروي عن سعيد بن المسيب(١). وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٤، ح٢٢، ص١٨٣.

### ٤٢ – حكيم بن سعد عليه الله أ

عدّه الشيخ الطوسي من أصحاب أمير المؤمنين عليه قائلاً: حكيم بن سعد الحنفى، وكان من شرطة الخميس، يكني أبا يحيي (٣).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب٢٠ - ١٠ ، ص٣٢٩.

# 

عدَّه الشيخ الطوسي قَرْبُحُ من أصحاب الإمام الصادق علي (١٠).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي: ح٢٠٤، ص٢٢٤.

#### ٤٤ - هماد بن عثمان عِنْكُ:

قال النجاشي عليه الله : حماد بن عثمان بن عمر و بن خالد الفزاري مولاهم، كوفي، كان يسكن عرزم فنسب إليها، وأخوه عبد الله ثقتان، رويا عن أبي عبد الله التُّهُ عَلَيْكُ ، وروىٰ حماد عن أبي الحسن والرضا اللَّهَ الله عليَّكِ، ومات حماد بالكوفة في سنة تسعين ومائة (٥).

١. الكامل لابن عدي: ج٢، ص١٤٢.

۲. الثقات: ج٦، ص٢١٣.

٣. رجال الشيخ الطوسي: ص٠٦٠.

٤. رجال الشيخ الطوسي: ص١٨٧.

٥. رجال النجاشي: ص١٤٣.



وعدَّه ممن أجمعت العصابة على تصحيح ما يصح عنهم في تسمية الفقهاء من أصحاب أبي عبد الله المنافع الله المنافع الم

وقال الشيخ الطوسي مَنْ الله على القدر. له كتاب (٣).

وقد توحي النظرة الأولى إلى أن حماد بن عشمان بن عمرو مغاير لحماد بن عشمان الناب، وأنهما شخصان، إلّا أن السيد الخوئي وَالْحُنُ تعرض إلى موضوع التغاير والاتحاد، وجزم بالاتحاد، بعد أن ذكر ما يدل عليه (١٠). وإن قلنا بالتغاير فمن غير الممكن التمييز بينهما لأنهما من طبقة واحدة.

وقع بعنوان حماد بن عثمان في أسناد كثير من الروايات تبلغ سبعمائة وأربعة وثلاثين مورداً(٥)، وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

تفسير العياشي: ج١، ص١٣٤.

# ٥٥ - همران بن أعين عِلْهُ:

حمران بن أعين من أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليهم الله المامين الباقر والصادق عليهم المالم

قال أبو غالب الزراري: وكان حمران من أكابر مشايخ الشيعة المفضلين الذين

١. رجال الكشي: ج٢، ص٠٦٧.

٢. رجال الكشي: ج٢، ص٦٧٣.

٣. الفهرست: ص١١٥.

٤. انظر: معجم رجال الحديث: ج٧، ص ٢٢٥.

٥. معجم رجال الحديث: ج٧، ص٢٢٧.



لا يشك فيهم وكان أحد حملة القرآن ومن يُعدّ ويذكر اسمه في كتب القراء(١). قال العلامة ويُرُنُّ : حمران بن أعين الشيباني، كوفي مولى، تابعي مشكور(٢).

وروى الكشي الله عن حران قال: قلت لأبي جعفر الله: إني أعطيت الله عهداً أن لا أخرج عن المدينة حتى تخبرني على السألك. قال: فقال لي: «سل». قال: قلت: أمن شيعتكم أنا؟ قال: «نعم في الدنيا والآخرة».

وروى عن صفوان، قال: كان يجلس حران مع أصحابه فلا يزال معهم في الرواية عن آل محمد (صلوات الله عليهم)، فإن خلطوا في ذلك بغيره ردهم إليه، فإن صنعوا ذلك عدل ثلاث مرات قام عنهم وتركهم (٣).

بل حتى العامة عرفوا جلالته وفضله، إلّا أنهم وصفوه بالرفض، قال الذهبي: حمران بن أعين الكوفي. روى عن أبي الطفيل وغيره، وقرأ عليه حمزة. كان يتقن القرآن. قال ابن معين: ليس بشيء. وقال أبو حاتم: شيخ. وقال أبو داود: رافضي (٤).

وقع حمران بن أعين في أسناد ما يقرب من مائة وعشرين رواية، منها ست روايات مهدويات، إليك مصادرها:

تفسير العياشي: ج١، ص٢٨٤؛ ج٢، ص٢٩١.

الغيبة للنعماني: ب١٦، ح٣، ص٢٢٣؛ وب١٦، ح٤، ص٢٢٤؛ وب١٦، ح٠٣، ص٥٤٤؛ وب١٦، ح٠٣، ص٥٤٤؛ وب٢١، ح٠٣، ص٥٤٤؛ وب٤١، ح٥، ص٢١٢.

١. رسالة في آل أعين: ص٧.

٢. خلاصة الأقوال: ص١٣٤.

٣. رجال الكشي: ج١، ص١٥.

٤. ميزان الاعتدال: ج١، ص٤٠٦.

# ا ۲۶ – حنان بن سدير:

قال الشيخ الطوسي: حنان بن سدير، له كتاب وهو ثقة على الله الله عنان بن سدير، له كتاب وهو ثقة على الله الله وقال: الصير في واقفي (٢).

وهو ممن روى عنه الحسن بن محبوب ومن رجال كامل الزيارات وتفسير القمي.

وقع في أسناد عدة من الروايات تبلغ مائة وسبعة وعشرين مورداً(٤). وله روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

قرب الإسناد: ح٤٣٢، ص١٢٣.

#### حرف الخاء:

#### ٤٧ - خلاد الصائغ:

وهي روايته الوحيدة والمهدوية، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٨، ح٧، ص١١٣.

1..

١. الفهرست: ص١١٩.

٢. رجال الشيخ الطوسي: ص٣٣٤.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص٠٨٣.

٤. معجم رجال الحديث: ج٧، ص٣١٧.

٥. مستدركات علم رجال الحديث: ج٣، ص٥٣٥.



#### ٤٨ - خلاد بن الصفار عِلَيْكَ:

عده الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق علي (١١)، وقال العلامة: وقال العلامة: خلاد الصفار، قال ابن عقدة، عن عبد الله ابن إبراهيم بن ا قتيبة، عن ابن نمير: إنه ثقة ثقة، وهو من المرجحات عندي(٢).

له رواية مهدية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٣، ح٤٦، ص٢٥٢.

#### حرف الدال:

# ٤٩ - داود الدجاجي عَلَيْكُ:

عدُّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليَّكِما (٣).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٤، ح٨، ص٢٦٠.

### ٠٥ - داود الرقى عِهْا :

عــدُّه الشـيخ الطـوسي مَنْ يَنِّينٌ مـن أصحـاب الإمامـين الصـادق والكاظـم المِيِّكِ اللهِ المُعالِم و و ثقهه (٤).

وعدَّه المفيد في من روي النص على الإمام الرضا عليَّ الإمامة من أبيه والإشارة إليه منه بذلك من خاصته وأهل الورع والعلم والفقه من شيعته (٥). وهو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمى.

١. رجال الشيخ الطوسي: ص١٩٩.

٢. خلاصة الأقوال: ص١٤٠.

٣. رجال الشيخ الطوسي: ص١٣٤ و٢٠٢.

٤. رجال الشيخ الطوسي: ص٢٠٢ و٣٣٦.

٥. الإرشاد: ج٢، ص٢٤٨.

وقال الكشي الله : يذكر الغلاة أنه من أركانهم، وقد يروى عنه المناكير من الغلو وينسب إليه أقاويلهم، ولم أسمع أحداً من مشايخ العصابة يطعن فيه ولا عثرت من الرواية على شيء غير ما أثبته في هذا الباب(١).

دلائل الإمامة: ح٧٠٥، ص٥٣٠.

الغيبة للنعماني: ب١٠، ف٤، ح٢٩، ص١٨٦.

كمال الدين وتمام النعمة: ص ٣٤٠ و ٣٦١.

#### ١٥ – داود بن سرحان ﷺ:

قال النجاشي على الله: داود بن سرحان العطار: كوفي، ثقة، روى عن أبي عبد الله، وأبي الحسن عليك ، ذكره ابن نوح (٢).

وقع بهذا العنوان في أسناد عدة من الروايات تبلغ مائة وثلاثة موارد (٣)، وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ب١٤، ح١٠، ص٢٦١.

## ٢٥ - دعبل الخزاعي عِلَيْكُ:

قال النجاشي الله على بن على بن رزين بن عثمان بن عبد الرحمن بن عبد الله بن بديل بن ورقاء الخزاعي أبو على الشاعر، مشهور في أصحابنا. صنف كتاب طبقات الشعراء، وكتاب الوحدة في مثالب العرب ومناقبها(٤). وقال الكشي الله على النه على وفد على أبي الحسن الرضا على بخراسان فلما دخل عليه، قال له: إني قد قلت قصيدة وجعلت في نفسي أن لا أنشدها أحداً أولى منك - إلى أن قال: - قام أبو الحسن اليا فدخل منزله،

1.4

١. رجال الكشي: ج٢، ص٨٠٧.

۲. رجال النجاشي: ص١٦٠.

٣. معجم رجال الحديث: ج٨، ص١١٠.

٤. رجال النجاشي: ص١٦٢.



وبعث إليه بخرقة خز فيها ستائة دينار، وقال للجارية: «قولي له يقول لك مولاي استعن بهذه على سفرك واعذرنا». فقال له دعبل: لا والله ما هذا أردت ولا له خرجت، ولكن قولي له هب لي ثوباً من ثيابك، فردها عليه أبو الحسن عليه أبو الحسن عليه وقال له «خذها» وبعث إليه بجبة من ثيابه. فخرج دعبل حتى وردقم، فنظروا إلى الجبة وأعطوه بها ألف دينار، فأبى عليهم، وقال: لا والله ولا خرقة منها بألف دينار. ثم خرج من قم فأتبعوه قد جمعوا وأخذوا الجبة، فرجع إلى قم وكلمهم فيها، فقالوا: ليس إليها سبيل، ولكن إن شئت فهذه الألف دينار، فقال: نعم وخرقة منها، فأعطوه ألف دينار وخرقة منها، فأعطوه ألف

وقال العلامة: دعبل - بكسر الدال المهملة، وإسكان العين المهملة، وكسر الباء المنقطة تحتها نقطه، بعدها لام - ابن علي الخزاعي، الشاعر، مشهور في المراباء المنقطة تحتها نقطه كتاب أصحابنا. حاله مشهور في الإيان وعلو المنزلة، عظيم الشأن، صنف كتاب طبقات الشعراء المنهود.

وقد بسط الشيخ الأميني الكلام حوله بها لا مزيد عليه (٣).

وله رواية مهدوية وإحدة، إليك مصدرها:

كفاية الأثر: ص٧٥٥.

حرف الراء:

٥٣ - الربيع بن محمد المسلى إلله:

ربيع بن محمد بن عمر بن حسان الأصم المسلى: ومسيلة قبيلة من

١. رجال الكشي: ج٢، ص٧٩٤.

٢. خلاصة الأقوال: ص١٤٤.

٣. انظر: الغدير: ج٢، ص٩٤٩ - ٣٨٦.

مذحج وهو مسيلة بن عامر بن عمرو بن علة بن خالد بن مالك بن أدد، روى عن أبي عبد الله عليه ، ذكره أصحاب الرجال في كتبهم. له كتاب يرويه جماعة (۱).

> وهو من رجال كامل الزيارات، له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها: الغيبة للطوسي: ح٢٨٩، ص٠٤٣.

#### ٥٤ - رفاعة بن موسى عَلَيْهُ:

قال النجاشي على الله عبد الله والنخاس روى عن أبي عبد الله وأبي الخسن عليه الله عليه بشيء وأبي الحسن عليه الله كان ثقة في حديثه مسكوناً إلى روايته، لا يعترض عليه بشيء من الغمز، حسن الطريقة. له كتاب مبوب في الفرائض (٢).

وقال الشيخ الطوسي يَنْتُنُ ارفاعة بن موسى النخاس، ثقة. له كتاب(٣).

وهو من رجال تفسير القمي وكامل الزيارات.

وقع في أسناد عدة من الروايات تبلغ سبعين مورداً (٤)، وله روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

تفسير العياشي: ج٢، ص٢٨٢.

الغيبة للطوسي: ح٢٦٦، ص٥٥٦.

#### ٥٥ - الريان بن الصلت عليه:

قال النجاشي على: ريان بن الصلت الأشعري القمي أبو على: روى عن الرضا الله كان ثقة صدوقاً. ذكر أن له كتاباً جمع فيه كلام الرضا الله في الفرق بين الآل والأمة (٥).

- ١. رجال النجاشي: ص١٦٥.
- ٢. رجال النجاشي: ص١٦٦.
  - ٣. الفهرست: ص١٢٩.
- ٤. معجم رجال الحديث: ج٨، ص٥٠٠.
  - ٥. رجال النجاشي: ص١٦٦.

3.1

وقال الشيخ وَيُرِيُّ : الريان بن الصلت: بغدادي ثقة خراساني الأصل(١١).

روى الحميري عن الريان بن الصلت قال: كنت بباب الرضا المسلام بخراسان، فقلت لمعمر: إن رأيت أن تسأل سيدي أن يكسوني ثوباً من ثيابه، ويهب لي من الدراهم التي ضربت باسمه. فأخبرني معمر أنه دخل على أبي الحسن الرضا المسلام من فوره ذلك، قال: فابتدأني أبو الحسن المسلام فقال: «يا معمر، ألا يريد الريان أن نكسوه من ثيابنا أو نهب له من دراهمنا»؟ قال: فقلت له: سبحان الله، هذا كان قوله لي الساعة بالباب. قال: فضحك، ثم قال: «إن المؤمن موفق، قل له فليجئني». فأدخلني عليه، فسلمت فردَّ عليَّ السلام، ودعا لي بثوبين من ثيابه فدفعها إليَّ، فلها قمت وضع في يدي ثلاثين درهماً (۱). له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كهال الدين وتمام النعمة: ب٥٦، ح٢، ص٠٣٧؛ وب٥٦، ح٧، ص٢٧٦.

#### حرف الزاي:

#### 

قال النجاشي بين أسعد بن أعين بن سنسن مولى لبني عبد الله بن عمرو السمين بن أسعد بن همام بن مرة بن ذهل بن شيبان، أبو الحسن. شيخ أصحابنا في زمانه ومتقدمهم، وكان قارئاً فقيها متكلماً شاعراً أديباً، قد اجتمعت فيه خلال الفضل والدين، صادقاً فيها يرويه (٣).

**5**:

١. رجال الشيخ: ص٣٥٧.

٢. قرب الإسناد: ص٣٤٣.

٣. رجال النجاشي: ص١٧٥.

أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عبد الله عبد الله عبد الله عليه الأولين ستة: زرارة ومعروف بن خربوذ، وبريد، وأبو بصير الأسدي، والفضيل بن يسار، ومحمد بن مسلم الطائفي. قالوا: وأفقه الستة زرارة (١).

فضله وجلالته أشهر من أن تذكر، روى الكشي الله عدة روايات في ذلك، منها ما عن ابن أبي عمير، قال: قلت لجميل بن دراج: ما أحسن محضرك وأزين مجلسك؟ فقال: أي والله ما كنا حول زرارة بن أعين إلّا بمنزلة الصبيان في الكتاب حول المعلم.

وعن إبراهيم بن عبد الحميد وغيره، قالوا: قال أبو عبد الله عليّاني: «رحم الله زرارة بن أعين، لولا زرارة ونظراؤه لاندرست أحاديث أي عليناً».

وقع في أسناد كثير من الروايات تبلغ ألفين وأربعة وتسعين مورداً (٢). وله اثنان وعشرون رواية مهدوية، إليك مصادرها:

تفسير العياشي: ج١، ص٣٨٤.

دلائل الإمامة: ح٥٠٦، ص٥٣٠؛ وح١٨٥، ص٥٣٥.

الغیب للنعیانی: ب۱، ف۳، ح۲، ص۱۷۰؛ وب۱، ف٤، ح۱، ص۱۸۱؛ وب۱، ف٤، ح۱، ص۱۸۱؛ وب۱، ف٤، ح۱، ص۱۸۱؛ وب۱، ح۱، ح۱، ح۲، ص۲۳۱؛ وب۱، ح۱، ح۲۳؛ وب۲۳، ح۲۳؛ وب۱، ح۲۸، ص۲۲۲؛ وب۱، ح۲۸، ص۲۸۲؛ وب۲۸.

علل الشرائع: ج١، ب١٧٩، ح٩، ص٢٤٦.

كال الدين وتمام النعمة: ب٢١، ح٤، ص٢٤٣؛ وب٣٣، ح٣٢، ص٤٤٣؛ وب٣٣، ح٢٢، ص٤٤٣؛ وب٣٣، ح٤٤، ص٤٤٣؛

الغيبة للطوسي: ح ٢٧٤، ص ٣٣٣؛ وح ٢٧٩، ص٣٣٣.

1.7

١. رجال الكشي: ج٢، ص٥٠٧.

٢. معجم رجال الحديث: ج٨، ص٤٥٢.



۷٥ – زید بن ثابت:

زيد بن ثابت بن الضحاك الأشعري الأنصاري الخزرجي، عده الشيخ الطوسي من أصحاب النبي عَيِّاللهُ(١).

وروى عن أبي بصير عن أبي جعفر طليب قال: «الحكم حكمان حكم الله وحكم الله وحكم الله عن أبي بصير عن أبي بعفر الله على أحسن من الله حكم الجاهلية» وقد قال الله على ذيد بن ثابت لقد حكم في الفرائض بحكم الجاهلية» (٢).

قال المجلسي: فإنه قال بالعول والتعصيب وغيرهما تبعاً لعمر ٣٠).

يقول ابن أبي الحديد: وكان زيد عثمانياً شديداً في ذلك(٤).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كفاية الأثر: ص٩٧.

### حرف السين:

### ٥٨ - سالم بن أبي حيّة:

لم يذكروه، روى أمية بن علي القيسي عنه، عن أبي عبد الله عليه (٥٠).

وهي روايته الوحيدة والمهدوية، إليك مصدرها:

الغيبة للطوسي ص٧٣٣، ح٧٠١.

### ٥٩ - سدير الصيرفي:

سدير بن حكيم الصيرفي كوفي يكني أبو الفضل، عده الشيخ الطوسي من

1.7

١. رجال الشيخ الطوسي: ص٣٩.

٢. تهذيب الأحكام: ج٦، ص٢١٨.

٣. ملاذ الأخيار: ج١٠، ص١٠.

٤. شرح نهج البلاغة: ج٤، ص١٠٢.

٥. مستدركات علم رجال الحديث: ج٤، ص٦.

أصحاب الأئمة السجاد والباقر والصادق المنكار (١).

وروى الكشي عن زيد الشحام، قال: إني لأطوف حول الكعبة وكفي في وروى الكعبة وكفي في الكفية أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه فقال و دموعه تجري على خديه، فقال: «يا شحام، ما رأيت ما صنع ربي إلي»، ثم بكى و دعا، ثم قال لي: «يا شحام إني طلبت إلى إله ي في سدير وعبد السلام بن عبد الرحمان - وكانا في السجن - فوهبها لي وخلى سبيلها»(٢).

وروى الشيخ الطوسي عن حنان بن سدير، قال: سمعت أبي سدير الصير في يقول: رأيت رسول الله على فيها يرى النائم وبين يديه طبق مغطى بمنديل، فدنوت منه وسلمت عليه، فرد السلام، وكشف المنديل عن الطبق، فإذا فيه رطب، فجعل يأكل منه، فدنوت منه فقلت: يا رسول الله، ناولني رطبة، فناولني واحدة، فأكلتها، ثم قلت: يا رسول الله، ناولني أخرى، فناولنيها فأكلتها، وجعلت كلها أكلت واحدة سألته أخرى حتى أعطاني ثهاني رطبات فأكلتها، ثم طلبت منه أخرى، فقال لي: حسبك.

قال: فانتبهت من منامي، فلم كان من الغد دخلت على جعفر بن محمد الصادق المنه وبين يديه طبق مغطى بمنديل، كأنه الذي رأيته في المنام بين يدي رسول الله عَيَّلُهُ، فسلمت عليه، فردَّ عليَّ السلام، ثم كشف عن الطبق، فإذا فيه رطب، فجعل يأكل منه، فعجبت لذلك، وقلت: جعلت فداك ناولني رطبة، فناولني فأكلتها، ثم طلبت أخرى فناولني فأكلتها، وطلبت أخرى حتى أكلت ثماني رطبات، ثم طلبت منه أخرى فقال لي: «لو زادك جدي رسول الله عَيْلُهُ لزدتك»، فأخبرته الخبر فتبسم تبسم عارف بها كان (٣)، لكن رواها

1.4

١. رجال الشيخ الطوسي: ص١١٤ و١٣٧ و٢٢٣.

۲. رجال الكشي: ج۲، ص٤٧٠.

٣. الأمالي للشيخ الطوسي: ص١١٤.



الشيخ المفيد عن ابنه حنان أنه هو الذي رأى المنام وجرت معه القصة (١). وهو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمي.

وقع بعنوان سدير في أسناد عدة من الروايات تبلغ ثمانية وستين مورداً (٢). وله ثمان روايات مهدويات، إليك مصادرها:

دلائل الإمامة: ص٥٣١، ح١٥٠.

الكافي: ج٨، ص٢٦٤، ح٣٨٣.

الغيبة للنعماني: ص١٦٦، ب١٠ ف٣، ح٣.

كهال الدين وتمام النعمة: ص ٣٤١، ب٣٣، ح ٢١؛ ص ٣٥، ب٣٣، ح ٥٠؛ ص ٤٨٠، ب٤٤، ح٦.

> علل الشرائع: ج۱، ص۲٤٤، ب۱۷۹، ح۳. الغيبة للطوسي: ص١٦٧، ح١٢٩.

### ۲۰ - سعید بن جبیر:

قال الشيخ الطوسي: سعيد بن جبير، أبو محمد، مولى بني والبة، أصله الكوفة، نزل مكة، تابعي (٣).

وقال ابن شهر آشوب: من التابعين أبو محمد سعيد بن جبير مولى بني أسد نزيل مكة، وكان يسمى جهيد العلهاء، ويقرأ القرآن في ركعتين، قيل: وما على الأرض أحد إلّا وهو محتاج إلى علمه (٤).

وروى الكشي عن الفضل بن شاذان: ولم يكن في زمن علي بن الحسين الحسين الحيافي أول أمره إلّا خمسة أنفس: سعيد بن جبير، سعيد بن المسيب، محمد بن

١. الأمالي للشيخ المفيد: ص ٣٣٥.

٢. معجم رجال الحديث: ج٩، ص٠٤.

٣. رجال الطوسي: ص١١٤.

٤. مناقب آل أبي طالب: ج٣، ص١٦٣.

جبير بن مطعم، يحيى بن أم الطويل، أبو خالد الكابلي واسمه وردان ولقبه كنكر، سعيد بن المسيب رباه أمير المؤمنين المله وكان حزن جد سعيد أوصى أمير المؤمنين المله المنافية المنافقة المنافقة

له أربع روايات مهدوية، إليك مصدرها:

كمال الدين وتمام النعمة: ص٣٢١، ب٣٦، ح٣؛ ص٣٢٢، ب٣١، ح٥ و٦. الغيبة للطوسي: ص٤٤، ح٥٣٤.

### ٦١ - سلام بن المستنير:

عده الشيخ الطوسي من أصحاب الأئمة السجاد والباقر والصادق التلاش. (").

وقال الوحيد البهبهاني: يظهر من اخباره كونه من الشيعة، بل ومن خواصهم (٤).

### ١. رجال الكشي: ج١، ص٣٣٢.

11.

٢. رجال الكشي: ج١، ص٣٣٦.

٣. رجال الطوسي: ص١١٥ و١٣٧ و٢١٨.

٤. تعليقة على منهج المقال: ص١٩٠.



وهو من رجال تفسير القمى.

له رويتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

تفسير العياشي: ج٢، ص٠٩٩.

الكافي: ج٨، ص٢٢٧، -٢٨٩.

### ٦٢ - سلمان المحمدى:

من عظام أصحاب رسول الله عَيْنَ وأمير المؤمنين عليَّ ، حاله في علو الشأن وجلالة القدر ووفور العلم والتقوي والزهد، أشهر من الشمس وأبين من الأمس، وهو أول الأركان الأربعة، وعدَّه الإمامان الصادق والرضا عليتاك من المؤمنين الذين تجب ولايتهم والبراءة من أعدائهم ولم يغيروا بعد نبيهم، وهـو مـن الحواريـين، ومـن السبعة الذيـن وفـوا لرسـول الله عَيْلِيُّهُ، ومـن الذيـن خلقت الأرض لهم، وبهم ينصرون ويمطرون، وشهدوا الصلاة على فاطمة الزهراء عَلِيَّكُ ، وذكر الكشي أزيد من ثلاثين رواية في مدحه وجلالته، وأنه من المتوسمين، وعلم الاسم الأعظم، وما نشأ في الإسلام أفقه منه، وبلغ أعلى ا درجات الإيان وعلم البلايا والمنايا والأنساب(١).

قال العلامة الحلى: سلمان الفارسي الله على أنه مولى رسول الله عَلَيْكُ ، يكنى أبا عبد الله، أول الأركان الأربعة، حاله عظيم جداً، مشكور لم يرتد (٢).

وروي الكشي عدة روايات في فضله وعلو منزلته، منها: عن سدير الصير في عن أبي جعفر عليه ألا ثال: «كان الناس أهل ردة بعد النبي عَلَيْهُ إلَّا ثلاثة»، فقلت: ومن الثلاثة؟ فقال: «المقداد بن الأسود وأبو ذر الغفاري وسلمان الفارسي، ثم عرف النياس بعد يسير»، قال: «هؤ لاء الذين دارت عليهم الرحا وأبوا أن

۱. مستدركات علم رجال الحديث: ج٤، ص٤٠١.

٢. خلاصة الأقوال: ص١٦٤.

يبايعوا لأبي بكر حتى جاؤوا بأمير المؤمنين عليه مكرها، فبايع»(١).

ومنها: عن زرارة، عن أبي جعفر التيلا، عن أبيه عن جده علي بن أبي اطالب التيلا، قال: «ضاقت الأرض بسبعة بهم ترزقون وبهم تنصرون وبهم تطرون، منهم سلمان الفارسي والمقداد وأبو ذر وعمار وحذيفة عليه وكان علي المناهم، وهم الذين صلوا على فاطمة عليه (٢٠).

ومنها: عن الحسن بن صهيب، عن أبي جعفر المثيرة قال: ذكر عنده سلمان الفارسي، قال: فقال أبو جعفر عليه («مه، لا تقولوا سلمان الفارسي ولكن قولوا سلمان المحمدي، ذلك رجل منا أهل البيت»(۳).

وروى الشيخ الطوسي بسنده عن منصور بزرج، قال: قلت لأبي عبد الله الصادق عليه الشارسي! فقال: الصادق عليه الفارسي، ولكن قل سلمان المحمدي، أتدري ما كثرة ذكري له»؟ «لا تقل الفارسي، ولكن قل سلمان المحمدي، أتدري ما كثرة ذكري له»؟ قلت: لا. قال: «لثلاث خلال: أحدها: إيثاره هوى أمير المؤمنين عليه على هوى نفسه، والثانية: حبه للفقراء واختياره إياهم على أهل الثروة والعدد، والثالثة: حبه للعلم والعلاء، إن سلمان كان عبداً صالحاً حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين»(٤).

وروى الكليني عن صالح الأحول، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «آخا رسول الله عليه بين سلمان وأبي ذر واشترط على أبي ذر أن لا يعصي سلمان» (٥٠). من أحفاده شمس الدين السوزني كان من شعراء سمر قند، لقي الحكيم

١. رجال الكشي: ج١، ص٢٦.

۲. رجال الكشي: ج۱، ص۳۳.

٣. رجال الكشي: ج١، ص٥٥.

٤. الأمالي للطوسي: ص١٣٣.

٥. الكافي: ج٨، ص١٦٢.



السنائي وصحبه، توفي في سمرقند سنة ٦٩٥(١).

له ثلاث روايات مهدوية، إليك مصدرها:

مائة منقبة لابن شاذان: ص١٢٤.

دلائل الإمامة: ص٤٧٢، -٤٦٥.

كفاية الأثر: ص٥٤.

### ٦٣ - سليهان بن بلال:

عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق عليَّالإنا.

ونسب ابن داود الحلي إلى الشيخ الطوسي توثيقه وعدَّه من أصحاب الإمام الرضا التيلات، لكن نسخة رجال الشيخ الطوسي خالية عن ذلك.

قال العلامة المامقاني: وعندنا من (جخ) - أي: رجال الشيخ - نسختان خاليتان في باب ضا - أي: أصحاب الإمام الرضا عليه ولم أقف على توثيقه من غير ابن داود. ونقل في التكملة عن الوسائل توثيق الشيخ وابن شهر آشوب إياه، وليس في الوسائل إلّا نقل نسبة ابن داود إلى الشيخ وابن شهر آشوب أنه لا أصل له، وليس في معالم ابن شهر آشوب من الرجل ذكر أصلاً، فالتوثيق الذي نقله ابن داود لا اعتاد عليه، لتبين اشتباهه (٤).

له راوية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ص٢٢١، ب١٣٠، ح١.

١. الكنيٰ والألقاب: ج٢، ص٣٢٥.

٢. رجال الطوسي: ص٢١٥.

٣. رجال ابن داود: ص٥٠١.

٤. تنقيح المقال: ج٣٣، ص٣٦.

ع الحسن:

سليهان بن الحسن: لم يذكروه. روى يعقوب بن يزيد، عنه، قال: قلت لأبي اجعفر التلا: أخبرني عنكم. قال: «نحن بمنزلة هذه النجوم إذا خفي نجم بدا نجم منا، ولعل أباه الحسن المثنى»(١).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

دلائل الإمامة: ص٥٣٣، ح١٥.

### ٦٥ - سليان بن خالد:

قال الشيخ الطوسي: سليهان بن خالد، أبو الربيع الهلالي، مولاهم كوفي، مات في حياة أبي عبد الله الميلاني، خرج مع زيد فقطعت إصبعه معه، ولم يخرج من أصحاب أبي جعفر الميلاني غيره، صاحب قرآن(٢).

وقال النجاشي: كان قارئاً فقيهاً وجهاً، روى عن أبي عبد الله وأبي جعفر اليكالي، وخرج مع زيد، ولم يخرج معه من أصحاب أبي جعفر الميكالي غيره فقطعت يده، وكان الذي قطعها يوسف بن عمر بنفسه، ومات في حياة أبي عبد الله الميكالي، فتوجع لفقده، ودعا لولده، وأوصى بهم أصحابه (٣).

وهو من رجال تفسير القمي وممن روىٰ عنه محمد بن أبي عمير.

قال السيد الخوئي: لا ينبغي الإشكال في وثاقة سليمان بن خالد، وذلك لما عرفت من شهادة أيوب بن نوح وشهادة الشيخ المفيد بوثاقته. ويؤيد ذلك بما ذكره النجاشي من أنه كان فقيها وجها، فإنه إن لم يدل على التوثيق فلا محالة يدل على حسنه، فإن الظاهر أنه يريد بذلك أنه كان وجها في الرواية، وبما أنه راو فكان يعتمد عليه في روايته. ومن هنا يظهر أنه لا وجه لذكر ابن داود إياه

١. مستدركات علم رجال الحديث: ج٤، ص٢٦٦.

٢. رجال الطوسي: ص٥١٧.

٣. رجال النجاشي: ص١٨٣.



في رجاله في القسم الثاني قسم الضعفاء. ولا لما عن المدارك في مسألة توجيه المحتضر إلى القبلة من دعوى عدم ثبوت وثاقة سليمان بن خالد(١).

وقع بهذا العنوان في أسناد كثير من الروايات تبلغ ثلاثمائة وأربعة موارد (٢)، وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

دلائل الإمامة: ص٦٨ ٤، ح٥٥٥.

### ٦٦ - سليمان بن هارون:

عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليه الله الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر

وهو ممن روىٰ عنه محمد بن أبي عمير.

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ص٠٣٣، ب٠٢، -١٢.

### ٦٧ - سماعة بن مهران:

عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر والصادق اليَّكِ ووصف بأنه واقفى (٤).

وقال العلامة الحلي: سماعة بن مهران بن عبد الرحمان الحضرمي، مولى عبد بن وائل بن حجر الحضرمي، يكنى أبا ناشرة، وقيل أبا محمد، روى عبد بن وائل بن حجر الحضرمي، يكنى أبا ناشرة، وقيل أبا محمد، روى عبد الله وأبي الحسن المنظمة مات بالمدينة، ثقة ثقة، وكان واقفياً (٥). وكذا النجاشي وصفه بأنه ثقة ثقة، لكنه لم يتعرض إلى كونه واقفياً (١).

١. معجم رجال الحديث: ج٩، ص٢٦١.

٢. معجم رجال الحديث: ج٩، ص٢٦٣.

٣. رجال الطوسي: ص١٣٧ و٢١٦.

٤. رجال الطوسي: ص٢٢١ و٣٣٧.

٥. خلاصة الأقوال: ص٥٦.

٦. رجال النجاشي: ص١٩٣.



وعده الشيخ المفيد من الأعلام الرؤساء المأخوذ عنهم الحلال والحرام والفتيا والأحكام، الذين لا يطعن عليهم، ولا طريق إلى ذم واحد منهم (١). قال السيد الخوئي: وظاهر كلام النجاشي من تكرير كلمة (ثقة) وعدم التعرض لوقف عدم وقفه، وهذا هو الظاهر، فإن سماعة من أجل الرواة ومعاريفهم فلو كان واقفياً لشاع وذاع، كيف ولم يتعرض لوقفه البرقي والكشي وابن الغضائري، ولم ينسب القول به إلى غير الصدوق يُريُّن (٢).

وقع بعنوان سماعة وسماعة بن مهران في أسناد كثير من الروايات تبلغ ألف ومائة وستة وسبعين مورداً (٣).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

دلائل الإمامة: ص٦٢٥، ح٥٢٧.

### ٦٨ - سيف بن عميرة:

سيف بن عميرة النخعي الكوفي عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الصادق والكاظم عليه الشاكان ، ووثقه في الفهر ست (٥).

وقال ابن شهراشوب: سيف بن عميرة ثقة من أصحاب الكاظم عليه واقفى، له كتاب(٢)، لكن لم يذكر أحد أنه من أصحاب الإمام الرضا عليَّالإ حتى يكون واقفياً، فهو إمّا من سهو القلم أو من خطأ النساخ(٧).

وهو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمى.

١. جوابات أهل الموصل: ص٢٥.

۲. معجم رجال الحديث: ج٩، ص١٤.

٣. معجم رجال الحديث: ج٩، ص٨٠٨ و٣١٦.

٤. رجال الطوسى: ص٢٢٢ و٣٣٧.

١٤٠ ) ه. ص١٤٠.

٦. معالم العلماء: ج٩١.

٧. انظر: معجم رجال الحديث: ج٩، ص٣٨٣.



وقد وقع بهذا بعنوان في أسناد كثير من الروايات تبلغ مائتين وسبعة وتسعين مورداً(١).

وله روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

دلائل الإمامة: ص٤٧٩، ح٧١.

الغيبة للطوسى: ص٤٣٣.

### حرف الشين:

### ٦٩ - شرحبيل:

لم يذكر في كتب الرجال، لـ ه روايتان في أبواب الفقه، والثالثة هـي المهدوية الوحيدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ص٢٦٥، ب١٤، ح١٤.

### حرف الصاد:

### ٧٠ - صالح بن ميثم التمار:

عدُّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمامين الباقر والصادق علين (٢٠).

وروى العلامة بسنده عن صالح بن ميثم أن الإمام الباقر علي قال له: إني أحبك وأحب أباك حباً شديداً (٣).

وهو من رجال كامل الزيارات وتفسير القمي.

له روايتان مهدويتان، إليك مصدرهما:

تفسير القمي: ج١، ص٣٣٥.

الغيبة للطوسي: ص٥٤٤، ح٠٤٤.

١. معجم رجال الحديث: ج٩، ص٣٨٤.

٢. رجال الطوسي: ص٢٩٣ و٣٣٢.

٣. خلاصة الأقوال: ص ١٦٩.

# ا ٧١ - صالح بن عقبة:

قال النجاشي: صالح بن عقبة بن قيس بن سمعان بن أبي ربيحة مولى الله عليه الله عليه أعلم (١).

وعدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق عليُّلا (٢).

وقال ابن الغضائري: صالِحُ بنُ عُقْبة بن قَيْس بن سَمْعان بن أبي ذَبِيْحة، مولىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، روىٰ عن أبي عَبْدِ الله اللهِ عَلَيْهِ، غال، كنّابٌ، لا يُلْتَفَتُ إليه (٣). وهو من رجال تفسير القمى وكامل الزيارات.

قال السيد الخوئي: لا يعارض التضعيف المنسوب إلى ابن الغضائري، توثيق على بن إبراهيم، لما عرفت غير مرة من أن نسبة الكتاب إلى ابن الغضائري لم تثبت، فالرجل من الثقات(٤).

وقع في أسناد عدة من الروايات تبلغ مائة واثنين وعشرين مورداً(٥).

وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

تفسير القمي: ج٢، ص١٢٩.

### ٧٢ - صفوان بن مهران الجمال:

قال النجاشي: صفوان بن مهران بن المغيرة الأسدي مولاهم شم مولى بني كاهل منهم، كوفي، ثقة، يكنى أبا محمد، كان يسكن بني حرام بالكوفة وأخواه حسين ومسكين. روى عن أبي عبد الله المليلاء وكان صفوان جمالاً (٢).

١. رجال النجاشي: ص٢٠٠.

٢. رجال الطوسي: ص٢٢٧.

٣. رجال ابن الغضائري: ص٦٩.

٤. معجم رجال الحديث: ج١٠، ص٨٥.

٥. معجم رجال الحديث: ج١٠ ص٨٢.

٦. رجال النجاشي: ص١٩٨.



وعدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق الثِّلا(١).

وروى الكشي دخوله على الإمام الكاظم عليه وأمر الإمام له ببيع جماله التي اكتراها هارون الرشيد، وقوله عليه له: «من أحب بقاءهم فهو منهم، ومن كان منهم كان ورد النار»، وقول الرشيد له: إني لأعلم من أشار عليك بهذا موسى بن جعفر، ثم قال له: لولا حسن صحبتك لقتلتك(٢).

له ثلاث روايات مهدوية، إليك مصدرها:

كهال الدين وتمام النعمة: ص٣٣٣، ب٣٣، ح١؛ وص ٣٤، ب٣٣، ح٢٢؛ وص ٤١، ب٣٣، ح٢٢؛ وص ٤١، ب٣٣، ح٢٢؛ وص ٤١، ب٣٩، ح٢٤؛

### ٧٣ - صفوان بن يحيى:

عدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الأئمة الكاظم والرضا والجواد الله الله الله عليه الله عليه الله عليه عليه البجلي، بياع السابري، مولي، ثقة، وكيله عليه الكلاء كوفي (٣).

قال النجاشي: صفوان بن يحيى أبو محمد البجلي بياع السابري، كوفي، ثقة ثقة، عين. روى أبوه عن أبي عبد الله المثيلاء وروى هو عن الرضا المثيلاء وكانت له عنده منزلة شريفة. ذكره الكشي في رجال أبي الحسن موسى المثيلاء وقد توكل للرضا وأبي جعفر المثيلاء وسلم مذهبه من الوقف، وكانت له منزلة من الزهد والعبادة... وكان من الورع والعبادة على ما لم يكن عليه أحد من طبقته المثيلاء وصنف ثلاثين كتاباً، كها ذكر أصحابنا (٤).

وقال الكشي: أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عن هؤلاء وتصديقهم

١. رجال الطوسي: ص٢٢٧.

۲. رجال الكشي: ج۲، ص۷٤٠.

٣. رجال الشيخ: ص٣٣٨ و٥ ٥٥ و٣٧٦.

٤. رجال النجاشي: ص١٩٧.

وأقروا لهم بالفقه والعلم: وهم ستة نفر آخر دون الستة نفر الذين ذكرناهم في أصحاب أبي عبد الله عليه منهم يونس بن عبد الرحمن، وصفوان بن يحيى بياع السابري(١).

وقال: صفوان بن يحيى مات في سنة عشر ومائتين بالمدينة وبعث إليه أبو جعفر عليه الإبحنوط وكفنه وأمر إسماعيل بن موسى بالصلاة عليه (٢).

وقع بهذا العنوان في أسناد كثير من الروايات تبلغ ألفاً ومائة وواحداً وثهانين مورداً (٣)، وله رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

الغيبة للنعماني: ص١٦، ب١٢، ح١٥.

### ٧٤ - الصقر بن أبي دلف:

روىٰ عن أبي الحسن الثالث الثالث الثالث المنعنى الحديث الذي روي عن النبي عَلَيْهُ: «لا تعادوا الأيام فتعاديكم»(٤).

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كفاية الأثر: ص٢٨٣.

### حرف الضاد:

### ٧٥ - ضريس الكناسي:

قال السيد الخوئي: هو ضريس بن عبد الملك، فإنه المعروف والمشهور بين الرواة، وضريس ابن عبد الواحد، وإن كان كناسياً أيضاً، إلّا أنه ينصرف عنه اللفظ لعدم اشتهاره، بل لم نجد له ولا رواية واحدة. ومن هنا يظهر أن كلمة

14.

١. رجال الكشي: ج٢، ص٠٨٣.

٢. رجال الكشي: ج٢، ص٧٩٢.

٣. معجم رجال الحديث: ج١٠ ، ص١٤١.

٤. معجم رجال الحديث: ج١٠ ص١٥١.



ضريس متى ما أطلقت في الروايات، فهي تنصر ف إلى ابن عبد الملك، فإنه المشهور(١).

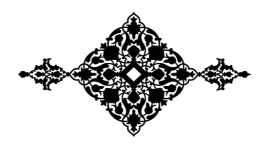
قال الكشي: حمدويه، قال: سمعت أشياخي يقولون: ضريس إنها سمي بالكناسي لأن تجارته بالكناسة، وكان تحته بنت حمران، وهو خير، فاضل، ثقة قام الكناسة، وكان تحته بنت حمران، وهو خير، فاضل،

وعدَّه الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الصادق عليَّلا (٣).

وهو من رجال تفسير القمى وكامل الزيارات.

له رواية مهدوية واحدة، إليك مصدرها:

كمال الدين وتمام النعمة: ص٣٢٩، ب٣٢، ح١٢.



۱. معجم رجال الحديث: ج١٠ ص١٦٤.

۲. رجال الكشي: ج۲، ص۲۰۱.

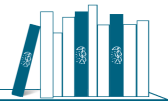
٣. رجال الطوسي: ص٢٢٧.



# الإمام المهدي على الأصول الرجالية الإمام المهدي القسم الأول



## الشيخ محمد رضا الساعدي



### مقدمة:

لا شك أن القضية المهدوية تشكل أهمية عقائدية كبيرة عند المسلمين عامة وعند أتباع أهل البيت المهي خاصة، إذ هي الجزء المهم من قضية إمامة أهل البيت المهي من جهة، وتمثل البعد المستقبلي لقيادة المعمورة من جهة أخرى وإرساء معالم الحق فيها.

لذا بُحثت علىٰ كل المستويات وكتب بها علماء العقيدة والفقه والحديث والاجتماع والسياسة والتاريخ وغيرهم بمختلف توجهاتهم الدينية والمذهبية، وبذلوا جهوداً كبيرة في ذلك نتج منها آلاف المجلدات وصدر بعضها علىٰ شكل موسوعات.

ولكن مع ذلك فإن هناك نقصاً في استيعاب تلك القضية من جانب موضوعي، فإن كثيراً من الحقائق التي تخص الإمام المهدي وقضيته لازالت مدفونة في الكتب القديمة التي هي مقاربة لعصره سواء أكانت سابقة أم لاحقة، وأعني بتلك الكتب، الكتب التي لم تخصص للكتابة بقضيته وإنها ذكرته استطراداً بمناسبة أو بأخرى.

المؤتين المائد

۱۲

وإذا سبرنا كتب الحديث - غير المختصة بالقضية المهدوية - أو كتب الرجال - الأصول الرجالية - أو كتب التاريخ أو كتب السير العامة والتراجم أو كتب الفقه أو غيرها مما قارب عصر الإمام الإمام المحدث فيها معلومات كثيرة قد لا تتوفر حتى في الكتب التي ألّفت في القضية المهدوية ذاتها.

فمثلاً هناك ذكر للإمام المهدي وقضيته في الأصول الحديثية الأربعة (الكافي والتهذيب والاستبصار والفقيه) لابد من سبرها والوقوف عليها سواء على مستوى الأحاديث أم التعليق الذي عليها.

وهناك ذكر للإمام في كتب التاريخ والسير القريب من عصره سواء أكان من مؤرخين مسلمين أم غير مسلمين، وهكذا في كتب الفقه والعقائد وباقي العلوم الدينية والأدبية.

ومن الكتب القريبة نسبياً عن عصر الإمام والتي تناولت قضيته استطراداً أو ضمناً الأصول الرجالية الأربعة: (رجال الكشي، فهرست الطوسي، رجال الطوسي، رجال النجاشي).

وهو ما تكفلنا بجمعه في هذه الوريقات كما أشار إليَّ أحد الفضلاء - أعزه الله تعالىٰ - مع التعليق كما سنشير بالتوطئة.

وبالنتيجة يمكن تجميع ذلك التراث وتكوين موسوعة بها كتب استطراداً في القضية المهدوية في شتى العلوم والمعارف.

نسأل الله أن يعجل فرج مولانا صاحب الأمر ليعز الأولياء ويذل الأعداء ويجعلنا من أنصاره وأعوانه المستشهدين بين يديه والحمد لله أولاً وآخراً.

### توطئة:

إن الكتب الرجالية الأربعة لها أهمية تاريخية بالغة في كونها قريبة عن عصر حضور الإمام المهدي ، بل بعضها كتب في زمن الغيبة الصغرى، فعندما



تذكر القضية المهدوية فإن في ذلك بعدين:

الأول: البعد العلمي والمعرفي، وما تضمنت من قضايا علمية تخص الإمام ( المهدي )

الثاني: البعد التاريخي، إذ إنها تمثل مستنداً تاريخياً للقضية المهدوية يضاف إلى المستندات الأخرى.

فبالرغم من أن موضوع هذه الكتب الأربعة الرجالية بحث أحوال الرجال من أصحاب النبي وأهل البيت المهلي إلّا أنها تناولت ضمناً الإمام المهدي وبعض ما يتعلق بقضيته، وقد أحصيت (٧١) مورداً ذكرت فيه القضية المهدوية.

وهذه الموارد الواحد والسبعون توزعت كالتالي:

- ۱ رجال الكشي (٦) موارد.
- ٢ فهرست الشيخ (٢١) مورداً.
  - ٣ رجال الشيخ (٤) موارد.
- ٤ رجال النجاشي (٤٠) مورداً.

ولم أذكر مفردة الإمامة لأهل البيت الهي وما ألف فيها في تلك الكتب الأربعة بالرغم من شمولها للإمام المهدي وإمامته، لأنها بحث عام في كل الأئمة غير مختصة بالإمام المهدي في الأئمة غير مختصة بالإمام المهدي في الأربعة كل كتاب في فصل مستقل على حدة أو أكثر، كما ستكون هذه الكتب الأربعة كل كتاب في فصل مستقل على حدة مع توضيح لكل كتاب ومؤلفه وبيان وتعليق لكل مورد من تلك الموارد، فيكون الكلام في أربعة فصول، والله ولي التوفيق.



الفصل الأول: رجال الشيخ الكشي إلله:

وفيه نقطتان:

النقطة الأولىٰ: تعريف موجز بالكشى ورجاله:

### هويته الشخصية:

هـو محمـد بـن عمـرو بـن عبـد العزيـز المعـروف بـ(الكـشي) نسبة إلى (كـش) مدينـة في سـمرقند سـابقاً التـي هـي أوزبكسـتان حاليـاً (آسـيا الوسـطی) ولم يضبط تاريـخ ولادتـه.

وهو من كبار علماء مذهب أهل البيت الملك في القرن الثالث والرابع المحري، وعليه فهو عاش في زمن الغيبة الصغرى للإمام الحجة أرواحنا له الفداء، وهذا يعطى أهمية تاريخية لما كتبه عن القضية المهدوية.

وهو من طبقة الشيخ الكليني والعياشي صاحب التفسير المشهور، كما أنه تلميذ الأخير، وأستاذ ابن قولويه صاحب كامل الزيارات.

### كلام المقاربين لعصره:

ذكره أساطين الرجال المقاربين لعصره في كتبهم، فقال عنه الشيخ النجاشي: (محمد بن عمر بن عبد العزيز الكشي أبو عمرو، كان ثقة، عيناً، وروى عن الضعفاء كثيراً وصحب العياشي وأخذ عنه وتخرج عليه وفي داره التي كانت مرتعاً للشيعة وأهل العلم، له كتاب الرجال، كثير العلم، وفيه أغلاط كثيرة. أخبرنا أحمد بن على بن نوح وغيره، عن جعفر بن محمد، عنه بكتابه)(١).

وقال عنه الشيخ الطوسي في رجاله: (محمّد بن عمر بن عبد العزيز، يكني أبا عمرو الكشّي، صاحب كتاب الرجال، من غلمان العيّاشي [ثقة] بصير

\_\_\_\_

١. رجال النجاشي: رقم ١٠١٨.



بالرجال والأخبار، مستقيم المذهب)(١).

وقال عنه في فهرسته: (محمّد بن عمر بن عبد العزيز الكشّي، يكنّى أبا كمرو، ثقة، بصير بالأخبار وبالرجال، حسن الاعتقاد، له كتاب الرجال)(٢). أقول: من خلال كلام أساطين علم الرجال المقاربين لعصره يتبين أن هذا الرجل على درجة عالية من الصفات العلمية والعملية وأنه مرجعٌ ومرتعٌ لعلماء أهل البيت الميلا وشيعتهم، ويدل على مرجعيته العلمية كثرة تلاميذه وتنوعهم كما سيأتي ويكفى أن يكون الشيخ الكبير ابن قولويه منهم.

### أساتذته:

ينقل الكشي الرواية عن أكثر من خمسين شيخاً وراوياً، ومن أبرزهم من بلي:

آدم بن محمد القلانسي وإبراهيم بن نصير الكشي وأحمد بن إبراهيم القرشي وأحمد بن يعقوب البيهقي وجعفر بن محمد أبو عبد الله الرازي وحسين بن الحسن بن بندار وعبد الله بن محمد بن خالد الطيالسي ومحمد بن أحمد بن شاذان، ولعل أبرزهم محمد بن مسعود العياشي فقد أكثر عنه.

### تلاميذه:

- ١ جعفر بن محمد بن قولويه القمى مؤلف كتاب كامل الزيارات.
  - ٢ هارون بن موسىٰ التلعكبري.
  - ٣ أبو أحمد عيسىٰ بن حيان النخعي.
  - ٤ حيدر بن محمد بن نعيم السمر قندي.
    - وغيرهم.

١. رجال الطوسي: ٦٢٨٨.

٢. فهرست كتب الشيعة: رقم ٦١٥.

عُونِ مؤلفاته:

لم يصل إلينا من مؤلفاته إلّا هذا الكتاب - معرفة الرجال - الذي اختاره الشيخ الطوسي وأسهاه (اختيار معرفة الرجال) والأصل مفقود، وقد أسهاه الشيخ بذلك مهذباً له وملخصاً ثم أملاه الشيخ على تلاميذه في حوزة النجف الأشرف سنة (٥٦هه)، وقيل إن عنوان كتابه: (معرفة الناقلين عن الأئمة الصادقين).

### مميزات الكتاب:

يتميز هذا الكتاب بأمور:

۱ – إنه يبحث تاريخ رجال الحديث والرواة من خلال ذكر الروايات الواردة فيهم قدحاً أو مدحاً بلا إبداء لرأيه الشخصي حتى لو تعارضت الروايات في شخص الراوي، وهذه الخصوصية مفقودة في باقي كتب الرجال.

٢ – إنه تميز بنقل بعض آراء القدماء وبعض آراء أساتذته التي لم تصل إلينا كتبهم الرجالية مع كونها منصوص عليها في كتب الفهارس، كنقل آراء أستاذه العياشي ونقل آراء علي بن الحسن بن فضال والفضل بن شاذان ويونس بن عبد الرحمن وغيرهم.

٣ - إنه ألفه على منهج الطبقات المعاصر تقريباً، فابتدأ بأصحاب النبي عَلَيْكُ وختم بأصحاب النبي عَلَيْكُ .

٤ - احتوىٰ علىٰ روايات وأقوال بلغت ١١٥١ رواية وقولاً وفي هذا كمُّ مهم من الروايات والمعلومات يجعله مصدراً روائياً.

٥ - أشار إلىٰ ترجمة أكثر من ٥٠٠ راوٍ من رواة الحديث.

٦ - احتوىٰ علىٰ فوائد عقدية وفي تاريخ الفرق الشيعية ونشأتها وظهور
 بعض الفرق الضالة كالغلاة.

إلى غيرها من المميزات.

### وفاته:

لم تحـدد سـنة وفـاة الشـيخ الكـشي بالدقـة، ولكنه عـاش في زمـن الغيبـة الصغري، ورجح صاحب مستدرك سفينة البحار(١) أنه تـوفي سـنة ٣٢٨ ورجـح الـزركلي في أعلامه أن وفاته ٣٤٠ وتحديدهما متقارب، ويفيد الاطمئنان بأنه عاش في نهاية القرن الثالث وبداية الرابع، أي في زمن الغيبة الصغرى.

### النقطة الثانية: الموارد التي ذكرها الكشي:

ذكر الشيخ الكشي مجموعة موارد (روايات) تخص الإمام الحجة عليه وقضيته وبلغ عددها (ستة موارد):

### المورد الأول:

قال على الله الإسْنَادِ عَنِ الفُضَيْلِ الرَّسَّانِ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبُو عَمْرَةَ، عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ أُسَيْدٍ، قَالَ سَمِعْتُ أَبَا ذَرِّ يَقُولُ وهُو مُتَعَلِّقٌ بِحَلْقَةِ بَابِ الكَعْبَةِ: أَنَا جُنْدَبُ بْنُ جُنَادَةَ لَكِنْ عَرَفَنِي وأَنَا أَبُو ذَرٍّ لِكَنْ لَمْ يَعْرِفْنِي، إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَيْا أَنْ يَقُولُ: مَنْ قَاتَلَنِي فِي الأُولَىٰ وفِي الثَّانِيةِ فَهُ وَفِي الثَّالِثَةِ مِنْ شِيعَةِ الدَّجَالِ إِنَّهَا مَثَلُ أَهْلِ بَيْتِي فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ مِثْلُ سَفِينَةِ نُوحِ فِي الجَّةِ البَحْرِ مَنْ رَكِبَهَا نَجَا ومَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَا غَرِقَ، أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ!)(٢).

والكلام فيه في مقامين:

١. مستدرك سفينة البحار: ج٩، ص١١٩.

٢. رجال الكشي: ج١، ص١١٥.

ورواها قبله صاحب شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار الله : ج٢، ص١٢٥؛ ورواها الطوسي في الأمالي في المجلس١٦.

ولا المقام الأول: بيان سند الحديث:

قوله - وبهذا الأسناد - إشارة إلى الأسناد في الرواية السابقة والتي جاء افيها: (حمدويه وإبراهيم ابنا نصير، قالا حدثنا أيوب بن نوح عن صفوان بن يحيى عن عاصم بن حميد الحنفي عن فضيل الرسان...).

وسند الحديث فيه عدة رجال نترجمهم إجمالاً:

1 - حمدويه بن نصير: فهو حمدويه بن نصير الشاهي، وهو ثقة بلا ريب ومن المستقيمين علماً وعملاً، وثقه الطوسي في رجاله قائلاً: (حمدويه بن نصير بن شاهي، سمع يعقوب بن يزيد، روى عن العيّاشيّ، يكنى أبا الحسن، عديم النظير في زمانه، كثير العلم والرواية، ثقة، حسن المذهب)(١).

٢ - إبراهيم بن نصير: فهو ثقة بالاريب كأخيه حمدويه، قال عنه الشيخ:
 (ثقة مأمون كثير الرواية)<sup>(۲)</sup>.

٣- أيوب بن نوح: فه و أيوب بن نوح بن دراج الثقة الورع، وثقه الشيخ النجاشي قائلاً: (أبو الحسين كان وكيلاً لأبي الحسن وأبي محمد الهيكا، عظيم المنزلة عندهما، مأموناً، وكان شديد الورع، كثير العبادة، ثقة في رواياته، وأبوه نوح بن دراج كان قاضياً بالكوفة، وكان صحيح الاعتقاد، وأخوه جميل بن دراج)(٣).

3 - صفوان بن يحيى: فهو فوق التوثيق جلالة وقدراً، وهو صفوان بن يحيى البجلي بياع السابري - والسابري هو نوع من القهاش الفاخر مثل الحرير الناعم -. وثقه النجاشي فقال: (صفوان بن يحيى أبو محمد البجلي بياع السابري، كوفي، ثقة ثقة، عين. روى أبوه عن أبي عبد الله عليه وروى هو عن

14.

١. رجال الطوسي: ص٢١.

۲. المصدر: ۲۰۷.

٣. رجال النجاشي: ص١٠٢.



ووثَّق الشيخ الطوسي في الفهرست قائلاً: (أوثق أهل زمانه عند أهل الحديث وأعبدهم...)(٢).

كما وثَّقه في رجاله وذكر الكشي روايات مادحة له تدل على وثاقته وجلالته.

7 - الفضيل الرسان: وهو الفضيل بن الزبير الرسان، من رجال الإمامين الباقر والصادق المنظمة وقيل بمجهوليت والأصح حسنه، بل وثاقته على التحقيق لقرائن عديدة منها:

القرينة الأولى: ما روي فيه من أن الإمام الصادق الله أدخله جوف بيته وخصه بكلام لا يقال إلّا للثقات عادة لما فيه من خطورة أمنية على الإمام الله وهذا يكشف عن قربه للإمام الله في الرواية: دخلت على أبي عبد الله الله الله الله علي بعد ما قتل زيد بن على، فأدخلت بيتاً جوف بيت، فقال لي: «يا فضيل قتل عمي زيد»، قلت: جعلت فداك، قال: «رحمه الله، أما إنه كان مؤمناً، وكان عارفاً، وكان عالماً، وكان صدوقاً (ن)، أمّا إنه لو ملك لعرف كيف يضعها (٥).

1 W1

١. رجال النجاشي - النجاشي: ص١٩٧ / ٥٢٤.

٢. الفهرست، الشيخ الطوسي: ص١٤٥/ ١٠

٣. رجال النجاشي: ص٣٠.

٤. في المصدر: صادقاً.

٥. عدة الرجال: ج١، ص٤٤٢.



وفي خاتمة المستدرك: (وعلق الكشي على هذا الخبر قائلاً: وهو خبر شريف يدلّ على إماميّته، وورعه، وتقواه، واختصاصه به النيلا، وعطوفته عليه)(١).

القرينة الثانية: أنه من جملة الخارجين مع زيد الشهيد وقد ترحم الإمام الصادق عليًا من قتل معه.

قال المحقق المامقاني: في ترجمة زيد - أيضاً - أنّ من جملة الخارجين معه الفضيل الرسّان، وأنّه قتل ستّة نفر، وأنّ الصادق عليه قال له: «لعلّك كنت شاكاً في قتلهم؟» فقال: (أشركني الله في تلك الدماء)، ثمّ قال: (رحم الله عمّى زيداً).

القرينة الثالثة: روايته للروايات التي فيها ولاء لآل البيت المَيْلِ وبيان لقضية الإمام المهدي هذه ، منها رواية مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ النَّعْمَ إِنِيُّ فِي كِتَابِ الغَيْبَةِ بإسناد عن فُضَيْلِ الرَّسَّانِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّعْ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّكِ قَالَ: «مِنَ المَحْتُومِ النَّكِ قَالَ: «مِنَ المَحْتُومِ النَّكِ قَالَ: «مِنَ المَحْتُومِ النَّكِ فَي لَا تَبْدِيلَ لَهُ عِنْدَ اللهِ قِيامُ قَائِمِنَا - فَمَنْ شَكَّ فِيمَا أَقُولُ: لَقِي اللهَ وهُو بِهِ كَافِرٌ ولَهُ جَاجِدٌ».

القرينة الرابعة: ورد في كامل الزيارات بناء على كبرى وثاقة من ورد في إسناده كما بنى عليه جملة من الأعلام منهم السيد الخوئي وَيُؤُنُّ في أكثر حياته العلمة.

القرينة الخامسة: ورد في تفسير القمي بناء على كبرى وثاقة من ورد في إسناده كما بنى على ذلك السيد الخوئي مَا الله على الله على ذلك السيد الخوئي مَا الله على ا

٧- أبوعمر أو أبوعميرة: أبوعمر أو أبوعمرة الفارسي المسمى بـ (زاذان) من أصحاب أمير المؤمنين عليه فلم يرد فيه توثيقٌ خاصٌ إلّا أن القول بحسنه، بل بوثاقته هو الصحيح لعدة قرائن:

۱. ج۸، ص۳۰۵.



الأولى: أنه من خواص أمير المؤمنين عليه كم نقل ذلك العلامة في الخلاصة عن البرقي (١).

الثانية: رواية كتاب الخرائج والجرائح:

روى سعد الخفّاف عن زاذان أبي عمرو، قال: قلت له: يا زاذان، إنّك لتقرأ القرآن فتحسن قراءته، فعلى من قرأت؟ فتبسّم ثمّ قال: إنّ أمير المؤمنين عليه مرّ بي وأنا أنشد الشعر، وكان لي خلق حسن فأعجبه صوي، فقال: «يا زاذان فهلا بالقرآن، فو الله ما أقرأ منه فهلا بالقرآن، فو الله ما أقرأ منه إلّا بقدر ما أصلي به، قال: «فادن منّي»، فدنوت منه، فتكلّم في أذني بكلام ما عرفته ولا علمت ما يقول، ثمّ قال: افتح فاك، فتفل في في، فو الله ما زالت قدمي من عنده حتّى حفظت القرآن بإعرابه وهمزه، وما احتجت أن أسأل عنه أحداً بعد موقفي ذلك، قال سعد: فقصصت قصة زاذان على أبي جعفر عليه قال: «صدق زاذان، إنّ أمير المؤمنين عليه دعا لزاذان بالاسم الأعظم الذي لا يرد»(٢).

وفي الرواية دلالة واضحة على الحسن، بل الوثاقة، وأنه صاحب منزلة جليلة وأهل للأسرار.

الثالثة: الروايات والأحداث التي رويت عنه وشهوده حرب صفين، وشهادته على حب على يلا على يد الخوارج، وقول الإمام له إنه البر المسلم وغيرها من القرائن.

٨ - حذيفة بن أسيد: قال الشيخ في رجاله: حذيفة بن أسيد الغفاري، أبو سريحة، صاحب النبي عَلَيْكُ ، وهو ابن أميّة.

144 2:

١. نقد الرجال للتفرشي: ج٢، ص٥٥.

٢. الخرائج والجرائح ١: ١٩٥/ ٣٠، وما ذكر عن الخرائج حاشية من المصنّف في النسخ الخطيّة.



وفي الكشي بالطريق المذكور في حجر بن زائدة: أنّ حذيفة بن أسيد من حواريبي الحسن عليم المساد المساد عليم المساد المساد

وروى الصدوق بأسناده، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة، عنه قال: قال رسول الله عَلَيْ الله عليه الله عليه عليه الله عليه والله الله عليه الله والله الله والله والشه والشه والشه والشه والشه والإلحاد فيه الله والإنكار له والإنكار له والإيان به إيان بالله الأنه أخو رسول الله ووصيه وإمام أمته ومولاهم، وهو حبل الله المتين وعروته الوثقى التي لا انفصام لها، وسيهلك فيه اثنان ولا ذنب له: محب غال ومقصر، يا حذيفة لا تفارقن علياً فتفارقني، ولا تخالفن علياً فتخالفني، إنّ علياً مني وأنا منه، من أسخطه فقد أسخطه فقد أسخطني، ومن أرضاه فقد أرضاني (٢).

وغيرها من الروايات الدالة على جلالته قدره، فالصحيح وثاقة الرجل.

9 - أبو ذر: فهو جندب بن جنادة الغفاري أبو ذر الله وقيل: جندب بن السكن، وقيل: اسمه برير بن جنادة، مهاجري، مات في زمن عثان بالربذة. وهو غنى عن التعريف، بل هو فوق الوثاقة وفي أعلى درجات العدالة.

### نتيجة الرواية سنداً:

إن الرواية صحيحة السند أو حسنة على أقل التقادير.

### المقام الثاني: شرح دلالة الحديث:

قال المحقق الداماد في التعليقة في شرح هذا الحديث:

(قوله عَلَيْهُ: مَنْ قاتلني في الأولى والثانية وهو في الثالثة من شيعة الدجال)...، يعنى بالطبقة الأولى من بارزه عَلَيْهُ بالمقاتلة في زمانه، وبالطبقة الثانية من قاتل

١. رجال الكشّي: ٩/ ٢٠.

٢. أمالي الصدوق: مجلس ٣٦.

ا الأوعود الأوعود

وأمّا من قاتله عَيْنِ في الطبقة الثالثة فهم الذين يقاتلون المهدي من آل محمد المهيدي في آخر الزمان، وهم من شيعة الدجال، ففي الصحيفة المكرمة الرضوية بأسناده عن أبيه عن آبائه عن علي بن أبي طالب عليهم صلوات الله وتسلياته: من قاتلنا في آخر الزمان فكأنها قاتلنا للدجال. قال الأستاذ أبو القاسم الطائي: سألت علي بن موسى الرضا عمن قاتلنا في آخر الزمان قال: من قاتل صاحب عيسى بن مريم وهو المهدي المهالي.

وقال في البحار: (بيان: لعل المراد بالثانية الخروج على أمير المؤمنين عليه (٢٠).

أقول: الرواية تبين الامتداد الطبيعي لمسيرة النبي على في الحروب الإصلاحية ضد جبهة الكفر والانحراف المتمثلة بالحرب الأولى معه والحرب الثانية مع خليفته أمير المؤمنين الملي والحرب الثالثة مع حفيدة ولي الأمر وأن المشاركين بتلك الحروب أصحاب مبدأ واحد وامتداد واحد وهم شيعة الدجال وأنهم سيرجعون يقاتلون معه الإمام المهدي

كما أن أصحاب النبي وأمير المؤمنين الله الذين قاتلوا معهم هم أصحاب مبدأ واحد وأنهم سيرجعون يقاتلون مع المهدي الله شيعة الدجال كما يظهر من بعض الروايات كما سيأتي في ذيل الكلام.

١. رواه جماعة من أعلام العامة بطرق مختلفة منهم أحمد بن حنبل في مسنده: ٣/٣٣ ط ميمنية بمصر والنسائي في الخصائص: ٤٠ والحاكم في المستدرك: ٣/ ١٢٢ ط حيدرآباد الدكن؛ وأبو نعيم في حلية الأولياء: ١/ ١٧ ط مصر والطبري في رياض النضرة: ٢/ ١٩١ ط محمد أمين بمصر؛ وابن كثير في البداية والنهاية: ٢/ ١٧٧ والسيوطى في تاريخ الخلفاء: ١٧٣ وغيرها مما يطول ذكرها.

٢. بحار الأنوار (ط - بيروت): ج٢٢، ص٤٠٨.



ومن المعلوم أن الدجال هو أبرز الجهات التي تقاتل الإمام المهدي ، ومن النظر عن كونه شخصاً أو حركة أو حزباً أو دولة أو تحالفاً دولياً.

فالروايات تبين أن هناك أناساً يرجعون لمقاتلة الإمام المهدي الأنهم من شيعة الدجال وهم فئات من الناس كانت تؤمن بعقائد فاسدة معادية لمنهج النبي الأعظم على ومنهج أمير المؤمنين المؤلفي وأنها قاتلتهم أو رضيت بأفعال أعدائهم كها في الناكثين والقاسطين والمارقين، ومن رضى بفعلهم أو أنهم كانوا يكذبون على أهل البيت وهذا ما أشارت له جملة من الروايات.

ومن هذه الروايات:

البرقي بسند عن مُحكم قر بن مَرْوَانَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عليه الله عليه قال: «قَالَ رَسُولُ الله عَيْلَةُ: مَنْ أَبْغَضَنَا أَهْلَ البَيْتِ بَعَثَهُ اللهُ يَهُودِيّاً، قِيلَ: يَا رَسُولَ الله، وإنْ شَهِدَ الشَّهَادَتَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ، إِنَّمَا احْتَجَبَ بِهَاتَيْنِ الكَلِمَتَيْنِ عَنْ سَفْكِ دَمِهِ أَوْ يُعَدِّ اللهَ عَنْ سَفْكِ دَمِهِ أَوْ يُودِيّاً، فِي الجَزْيَةَ وهُو صَاغِرٌ، ثُمَّ قَالَ: مَنْ أَبْغَضَنَا أَهْلَ البَيْتِ بَعَثَهُ الله يَهُودِيّاً، قِيلَ: وكَيْفَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: إِنْ أَدْرَكَ الدَّجَالَ آمَنَ بهِ»(۱).

٢ - في الأصول الستة عَشر قَالَ جَابِرٌ: وسَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَا مِنْ كَافِرٍ يُـدْدِكُ الدَّجَالَ إِلَّا آمَنَ بِهِ وِي قَبْرِهِ، ومَا مِنْ مُؤْمِنٍ يُـدْدِكُ الدَّجَالَ إِلَّا آمَنَ بِهِ فِي قَبْرِهِ، ومَا مِنْ مُؤْمِنٍ يُـدْدِكُ الدَّجَالَ إِلَّا كَفَرَ بِهِ فِي قَبْرِهِ، وإِنْ مَاتَ قَبْلَ أَنْ يُدْدِكَهُ كَفَرَ بِهِ فِي قَبْرِهِ، وإِنَّ بَيْنَ عَيْنَيِ الدَّجَالَ إِلَّا كَفَرَ بِهِ فِي قَبْرِهِ، وإِنَّ بَيْنَ عَيْنَيِ الدَّجَالِ مَكْتُوبٍ فِي قَبْرِهِ، وإِنَّ بَيْنَ عَيْنَي الدَّجَالِ مَكْتُوبٌ: كَافِرٌ يَعْرِفُهُ كُلُّ مُؤْمِن "".

وكذلك بيّنت الروايات أن بعض من يقاتل شيعة الدجال هم من قاتل الناكثين والمارقين مع أمير المؤمنين اليّا، وأنهم سيرجعون يقاتلون بجانب الإمام المهدي الله كما قاتلوا بجانب أمير المؤمنين اليّا، وأن رجوعهم كرجوع من قاتل أمير المؤمنين فإنه سيرجع يقاتل المهدي الله مع الدجال.

١. المحاسن (للبرقي): ج١، ص٩٠.

٢. في (س) و(هــ): (إلَّا وكفر به).

٣. الأصول الستة عشر (ط - دار الحديث): ص٢٢٢.



فقد روى الشيخ المفيد في الكافئة بسنده عن الأجلح عن عمران، قال: قال حذيفة: (من أراد منكم أن يقاتل شيعة الدجال فليقاتل أهل الناكثين وأهل النهر وان)(١).

### المورد الثاني:

حدثني حمدويه بن نصير، قال: حدثنا محمد بن عيسىٰ بن عبيد، قال: حدثني يونس بن عبد الرحمن، عن عبد الله بن زرارة، ومحمد بن قولويه والحسين بن الحسن؛ قالا: حدثنا سعد بن عبد الله، قال: حدثني هارون بن الحسن بن محبوب، عن محمد بن عبد الله بن زرارة وابنيه الحسن والحسين، عن عبد الله بن زرارة، قال: قال لي أبو عبد الله عليَّاإ: «عَلَيْكُمْ بِالتَّسْلِيمِ والرَّدِّ إِلَيْنَا وانْتِظَارِ أَمْرِنَا وأَمْرِكُمْ وفَرَجِنَا وفَرَجِكُمْ، ولَوْ قَدْ قَامَ قَائِمُنَا وتَكَلَّمُ مُتَكَلِّمُنَا ثُمَّ اسْتَأْنَفَ بِكُمْ تَعْلِيمَ القُرْآنِ وشَرَائِع الدِّين والأَحْكَام والفَرَائِض كَمَا أَنْزَلَهُ الله عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَيِّا لللهُ لَأَنْكُرَ أَهْلُ البَصَائِرِ فِيكُمْ (١) ذَلِكَ اليَوْمَ إِنْكَاراً شَدِيداً، ثُمَّ لَمْ تَسْتَقِيمُوا(٣) عَلَىٰ دِينِ الله وطَريقِهِ إِلَّا مِنْ تَحْتِ حَدِّ السَّيْفِ فَوْقَ رِقَابِكُمْ، إِنَّ النَّاسَ بَعْدَ نَبِيِّ الله عليَّ لِ رَكِبَ الله بِهِ سُنَّةَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ فَغَيَّرُوا وبَدَّلُوا وحَرَّفُوا وزَادُوا فِي دِينِ الله ونَقَصُوا مِنْهُ، فَهَا مِنْ شَيءٍ عَلَيْهِ النَّاسُ اليَوْمَ إِلَّا وهُوَ مُنْحَرِفٌ (٤) عَيَّا نَزَلَ بِهِ الوَحْيُ مِنْ عِنْدِ الله، فَأَجِبْ رَحِمَكَ الله مِنْ حَيْثُ تُدْعَىٰ إِلَىٰ حَيْثُ تُدْعَىٰ، حَتَّىٰ يَأْتِيَ مَنْ يَسْتَأْنِفُ بِكُمْ دِيْنَ الله اسْتِئْنَافاً... (٥٠).

١. الكافئة في إبطال توبة الخاطئة: ص٤٣.

۲. لعله منكم.

٣. لم تستقيموا-خ.

٤. محرف- خ.

٥. رجال الكشي: ١٣٩، لم أجد هذه الرواية في المصادر الحديثية القديمة كالكتب الأربعة وكل من نقل الرواية من المتأخرين فقد نقلها عن الكشي.



الكلام في مقامين:

الأول: بيان سند الرواية:

وفيه طريقان بحسب الظاهر:

الطريق الأول: وفيه جماعة...

١ - حمدويه: فقد مرَّ الكلام بوثاقته في الرواية الأولىٰ.

٢ - محمد بن عيسى بن عبيد: وقع الكلام في وثاقة ابن عبيد الذي ذكره علياء الرجال بألقاب هي اليونسي واليقطيني والعبيدي، فقد ذهب الشيخ النجاشي في رجاله (۱) إلى وثاقته فقال: (جليل في (۱) أصحابنا ثقة، عين، كثير الرواية، حسن التصانيف...)، ولكن أصر الشيخ الطوسي وأنه على تضعيفه في كتبه، فذكر في الفهرست (۱) تضعيفه قائلاً: (محمد بن عيسى بن عبيد اليقطيني، ضعيف، استثناه أبو جعفر محمد بن علي بن بابويه من رجال نوادر الحكمة، وقال: لا أروي ما يختص برواياته، وقيل إنه كان يذهب مذهب الغلاة). وذكره أيضاً في رجاله ثلاث مرات حكم في إحداها بضعفه وأهمله في موردين، فقال في رجال الإمام الهادي الميلان (عمد بن عيسى اليقطيني، يونسي، ضعيف على قول القميين) (۱). وذكره مهملاً في رجال الإمام الرضا والإمام العسكري الميلان. كا ضعفه في موارد من الاستبصار (۵) فقال: (محمد بن عيسى بن عيسى بن عيسى بن عيسى بن عيسى بن عيسى فعيف في موارد من الاستبصار (۵) فقال: (محمد بن عيسى بن عيسى بن عيسى بن عيسى فعيف في ضعيف ...).

١. ص٣٣٣ ط مؤسسة النشر الإسلامي.

۲. من.

٣. ص٢١٦ ط دار الفقاهة.

٤. رجال الطوسي: ص ٢٠١.

٥. ج٣، ص٦٦٥.



فإذا تعارض القولان تساقطا، ولكن ذهب أكثر المحققين إلى ترجيح قول النجاشي في الحكم بوثاقة ابن عبيد، وذلك لأن الشيخ الطوسي ضعَّف الرجل بناءً على استثناء ابن الوليد لابن عبيد من رجال نوادر الحكمة وقد تبع ابن الوليد على ذلك الشيخ الصدوق الله الله .

والظاهر أنها لم يناقشا في ابن عبيد نفسه، بل ناقشا في روايته التي يرويها عن يونس بإسناد منقطع، أو فيها ينفرد برواياته عن يونس، أمّا غير ذلك فلم يظهر من ابن الوليد والصدوق ترك العمل مطلقاً برواياته، إذ إن الصدوق روى عنه في المشيخة أكثر من ثلاثين موضعاً فيها لو كانت الروايات عن غير يونس. وما فهمه الشيخ الطوسي من عبارات ابن الوليد والصدوق غير سديد، بل يمكن القول: إن ابن الوليد كان في مقام نقد روايات ابن عبيد لا نقد نفس الراوي.

لذا ذهب السيد الخوئي في معجم رجال الحديث (١) إلى توثيقه وتبعه على ذلك بعض المعاصرين منهم: الشيخ الأستاذ هادي آل راضي في محضر درس خسس العروة الوثقى.

فها ذهبوا إليه وجيه إذ إن الرجل جليل القدر، ثقة، عين، كما عبر النجاشي. فالتحقيق: أن العبيدي ثقة.

### ٣ - يونس بن عبد الرحمن فهو ثقة، وذلك:

١ - وثقه الطوسي صريحاً قائلاً: (من أصحاب أبي الحسن موسى عليه الله مولى عليه مولى عليه مولى عليه القميون، وهو عندى ثقة)(٢).

٢ - وردت روايات في حقه تمدحه مدحاً يساوق التوثيق، منها: روى عبد

۱. ج۱۷، ص۱۱۷.

٢. رجال الطوسي - الشيخ الطوسي: ص٣٦٨ / ٤٧٨ (٢).



وغير ذلك من وجوه توثيقه مذكورة في محلها من كتب الرجال.

فلا إشكال في جلالته ووثاقته.

٤ - أمّا عبد الله بن زرارة:

وثقه النجاشي صريحاً، فقال: (الشيباني روى عن أبي عبد الله عليه ، ثقة، له كتاب يرويه على بن النعان)(٢).

### الطريق الثاني:

١ - محمد بن قولويه فهو ثقة كما يظهر من النجاشي، وذكره الشيخ بلا قدح، وهو والد جعفر بن قولويه صاحب كامل الزيارات، وقد أكثر عنه الرواية ابنه، ووثقه العلامة في الخلاصة، وصرح جملة من الأعلام بوثاقته كصاحب المدارك والمعالم والوجيزة.

٢ - الحسين بن الحسن فهو مجهول الحال، ولا يضر في المقام لكفاية وثاقة
 أحد الثلاثة في المقام.

فالطريق الأول: تام بلا ريب.

٣ - سعد بن عبد الله: فهو من أجلاء أصحابنا وعيونهم وثقه النجاشي والطوسي بلا مزيد عليه، وقع في أكثر من ١١٤٠ مورداً في الكتب الأربعة فقط.

٤ - هارون بن الحسن بن محبوب: فهو ثقة بالا ريب وثقه النجاشي قائلاً:
 ثقة صدوق روى عن أبيه.

١. رجال الكشي - الطوسي: ج٢، ص٧٧٩.

٢. كما ورد في كامل الزيارات: باب٥٣، ح١.

12.



حمد بن عبد الله بن زرارة: فهو ثقة بلا ريب، فقد روى عنه في كامل الزيارات ونقل النجاشي في ترجمة الحسن بن علي بن فضال قول ابن الريان:
 (وكان والله محمد بن عبد الله بن زرارة أصدق عندي لهجة من أحمد بن الحسن، فإنه رجل فاضل دين)، وعلي بن الريان ثقة والطريق تام.

ووثَّقه المجلسيان في الروضة والوجيزة.

٦ - ابناه (الحسن والحسين) فها مجهولا الحال ولا يضر بالسند لتهامية أبيها.

٧ – عبد الله بن زرارة فقد مرت ترجمته.
 فالطريق الثاني تام أيضاً.

### الثاني شرح المتن:

الرواية تبين مجموعة من الحقائق التي تكون في زمن الإمام المهدي ، وأنه إذا ظهر يبين حقائق القرآن والسنة بلا تحريف وتزييف كما فعل المحرفون.

### المورد الثالث:

عن آدم بن محمد البلخي، قال: حدثنا علي بن الحسن بن هارون الدقاق، قال: حدثنا علي بن سليان، قال: حدثني الحسن بن علي بن سليان، قال: حدثني الحسن بن علي بن فضال، عن علي بن حسان، عن المفضل بن عمر الجعفي، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن تفسير جابر، فقال: «لا تحدث به السفلة فيذيعونه، أما تقرأ في كتاب الله على ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ [المدثر: ٨]، إن منا إماماً مستراً فإذا أراد الله إظهار أمره نكت في قلبه، فظهر فقام بأمر الله) (۱).

١. رجال الكشي... ورواه عنه في البحار.

وللحديث أسناد أُخر مع اختلاف يسير في ذيل الرواية: ←



والكلام فيه في مقامين:

المقام الأول: بيان سند الحديث:

وفيه عدة رجال:

1 - آدم بن محمد البلخي: أكثر الأعلام على تضعيف كالعلامة، وابن داوود وصاحب الوجيزة، وقيل إنه يقول بالتفويض، كما ذكر الشيخ الطوسي فهو مجهول الحال.

- ٢ على بن الحسن بن هارون: مجهول الحال.
  - ٣ على بن أحمد: فهو مجهول الحال.
- ٤ على بن سليمان: فهو مهمل في كتب الرجال.
- - الحسن بن علي بن فضال: واقفي ثقة بالا إشكال، وردت بحقه التوثيقات الخاصة والعامة، منها:

وثقه الطوسي في رجاله قائلاً: (الحسن بن علي بن فضال، مولى لتيم الرباب، كوفي، ثقة).

ووثقه في الفهرست وبيّن عقيدته: (الحسن بن علي بن فضال، كان فطحياً

→ في كتاب الإمامة والتبصرة من الحيرة؛ النص ص١٢٣ عن عَبْدُ الله بْنُ جَعْفَرِ الحِمْيَرِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَدُ بْنُ اللهُ بْنُ جَعْفَرِ الخِمْيَرِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَدُ بْنُ اللهُ بْنِ القَاسِم، عَنِ الْفُضَّلِ بْنِ عُمْدَ، فَالَ: «نَهُ اللهُ بْنِ القَاسِم، عَنِ اللهُضَّل، فَيُذِيعُوهُ، أَمَا تَقْرَأُ عُمَرَ، قَالَ: «لَا تُحَدَّثُ بِهِ السُّفَّل، فَيُذِيعُوهُ، أَمَا تَقْرَأُ عُمْرَ، قَالَ: «لَا تُحَدِّثُ بِهِ السُّفَّل، فَيُذِيعُوهُ، أَمَا تَقْرَأُ عُمْرَ، فَالَ: «لَا تُحَدَّثُ بِهِ السُّفَّل، فَيُذِيعُوهُ، أَمَا تَقْرَأُ فَي كِتَابِ الله عَلَى: ﴿فَإِذَا أَرَادَ الله عَلَى إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ فِي كِتَابِ اللهُ عَلَى إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ فَي كِتَابِ اللهُ عَلَى إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ فَيُخْتَلُ اللهُ عَلَى إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ اللهُ عَلَى إِلْهُا مَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلْهُ اللهُ عَلَى إِلْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلْهُ عَلَى إِلْهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِللهُ عَلَى إِلَا عُمْدِهِ اللهُ عَلَى إِلَى إِلَى إِلَا عُمْدُ إِلَا عُمْدُ إِلَا عُمْدِهُ عَنِ اللهُ عَلَى إِلَا عَمْدُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَا عَبْدِهِ اللهُ عَلَى إِلَا عُمْدِهُ إِلَّهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى إِلَى إِلَى مِنَا إِمْ اللهُ عَلَى إِلَيْهِ عَلَى إِلَا عُمْدُ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى اللهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَى اللهُ عَلَى إِلَى اللهُ عَلَى إِلَى إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلْهُ عَلَى اللهُ عِلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ورواه النعباني في غيبته أيضاً: الغيبة للنعباني: النص ص١٨٧، عن مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو عَلِيِّ الأَشْعَرِيُّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ عَبْدِ الله بْنِ الْقَاسِم، عَنِ المُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيُّ أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ قَوْلِ الله عَلَى ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي التَّاقُورِ ﴾ قَالَ: «إِنَّ مِنَّا إِمَاماً مُسْتَرِّراً فَإِذَا أَرَادَ الله عَزَّ ذِكْرُهُ إِظْهَارَ أَمْرِهِ نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نَكْتَةً فَظَهَرَ فَقَامَ بِأَمْرِ الله عَنْ



يقول بإمامة عبد الله بن جعفر ثم رجع إلى إمامة أبي الحسن الله عند موته ومات سنة أربع وعشرين ومائتين وهو ابن التيملي بن ربيعة بن بكر مولى تيم الله بن تغلبه، روى عن الرضا الله وكان خصيصاً به، كان جليل القدر، عظيم المنزلة، زاهداً ورعاً ثقة في الحديث وفي رواياته...).

ونقل النجاشي مدحه، وقال: أعبد من رأينا أو سمعنا به(١).

كما أنه ورد في تفسير القمي (٢) بناءً على كبرى وثاقة كل من ورد فيه فهو قد.

 $\dot{c}$  ذكر بعض أنه من أصحاب الإجماع  $\dot{c}^{(7)}$ .

وعليه فرواياته تكون موثقة، لأنه ثقة في نفسه، وليس من الاثني عشرية، فلا توصف رواياته بالصحة.

7 - علي بن حسان: فهو مشترك بين الهاشمي الضعيف - إذ ضعفه النجاشي والكشي صريحاً - وبين الواسطي الثقة - كها وثقه ابن الغضائري والكشي ونفى الباس عنه الطوسي -، وهو هنا الواسطي الثقة لأن الهاشمي لم يرو إلّا عن عمه عبد الرحمن بن كثير كها صرح ابن الشيخ.

وقيل باتحادهما لرواية الواسطي عن عبد الرحمن بن كثير في موضعين، كما جزم المجلسي الأول بذلك.

ولكن يبعد اتحادهما، وذلك لأن الشيخ النجاشي ذكرهما في رجاله بعنوانين مستقلين ضعف فيه الهاشمي صريحاً ونفى البأس عن الواسطي، كما أن أكثر الرجاليين القدامي ذكروا عنوانين لا عنواناً واحداً.

١. رجال النجاشي - النجاشي: ص٣٤ / ٧٢.

٢. تفسير القمي - علي بن إبراهيم القمي: ج١، ص٢٩،١٣٣.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص٠٨٣ / ١٠٥٠.



٧ – المفضل بن عمر الجعفي: فه و ثقة على الأصح، وإن ورد فيه ذم
 و تضعيف إلّا أنه ورد فيه مدح و توثيق، و مما ورد فيه:

١ - قال النجاشي: (أبو عبد الله وقيل أبو محمد، الجعفي، كوفي، فاسد المذهب، مضطرب الرواية، لا يعبأ به. وقيل إنه كان خطابياً. وقد ذكرت له مصنفات لا يعول عليها(١).

٢ - قال ابن الغضائري: (ضعيف، متهافت، مرتفع القول، خطابي)(٢).

٣ - روي الكشي روايات في ذمه والبراءة منه (٣).

#### هذا ما يستفاد منه التضعيف، أمّا ما يفيد التوثيق فمنه:

١ - ورد في تفسير القمي في كلا القسمين (٤).

٢ - ما ذكره بسطام في كتاب طب الأئمة الملكي : (كان باباً للإمام الصادق الملك ) (٥) ولكن لا طريق لناك.

٣ - عــدّه الشيخ المفيد في الإرشاد من شيوخ أصحاب أبي عبد الله عليه وخاصته وبطانته وثقاته ومن الفقهاء الصالحين(٢).

 $\xi - e_0 (crossing) -$ 

٥ - عد ابن شهر آشوب المفضل بن عمر الجعفي من خواص أصحاب الصادق التيلا(^).

١. رجال النجاشي - النجاشي: ص١١١٢ / ١١١٢.

٢. رجال ابن الغضائري - أحمد بن الحسين الغضائري الواسطي البغدادي: ص٨٧ / ١١٧.

٣. رجال الكشي: ج٢، ص٦١٢، ح٥٨١.

٤. تفسير القمي - علي بن إبراهيم القمي: ج١، ص٢٨، وج٢، ص٢٥٣.

٥. طب الأئمة المَهِ اللهُ وحسين بن سابور الزيات (ابني بسطام النيسابوري): ص١١٦.

٦. الإرشاد - الشيخ المفيد: ج٢، ص٢١٦.

۷. رجال الکشی: ج۲، ص۲۱۲، ح۸۲،۵۸۳.

٨. مناقب آل أبي طالب - ابن شهر آشوب: ج٣، ص٠٠٤.



٦ - روئ عنه بعض الأجلاء مثل أبن أبي عمير (١)، وعشمان بن عيسى ونحو هما (٢).

٧ - ورد في أسانيد (نوادر الحكمة)<sup>(٣)</sup>.

التحقيق أن يقال: إن كلام النجاشي كان في ذم مذهبه وعقيدته خصوصاً في اعتقاد الأئمة المهلي وليس ذماً له ولوثاقته، وجملة (مرتفع القول خطّابي) إشارة إلى هذه المسألة.

ومن خلال الجمع بين الذم والمدح له كما ورد في روايات الكشي، نقول بوثاقته في نفسه وإن كان له ارتفاع في مروياته، ويؤيد ذلك بكلام الشيخ المفيد المتقدم الدال على مدحه واعتباره في نفسه.

وأمّا كلام ابن الغضائري فلا ينهض أمام الروايات المادحة التي بلغت (٢٦) رواية بعضها صحيحة السند(٤).

النتيجة: الطعن في حديثه ومذهبه دون وثاقة شخصه، وإن صرح ابن الغضائري بضعفه، وبالتالي تكون مروياته موثقة وهو ثقة في نفسه. نتيجة الرواية: أنها ضعيفة السند.

نعم للرواية أسانيد أخرى غير سند الكشي، يمكن التعويل عليها أو تحقق دعوىٰ الاستفاضة فيها.

## المقام الثاني: شرح متن الرواية:

ورد في الرواية كلمة الناقور: والناقور فاعول من النقر بمعنى التصويت وأصله القرع الذي هو سبب الصوت، أي إذا نفخ في الصور. وقال العلّامة

١. التوحيد - الشيخ الصدوق: ص٨٠، ح٣٦؛ الأمالي - الشيخ الطوسي: ص٢٠٥، ح٥٦.

٢. الكافي - الشيخ الكليني: ج٢، ص١٦٥، ح١؛ ثواب الأعمال - الشيخ الصدوق: ص٢٥٧.

٣. تهذيب الأحكام - الشيخ الطوسي: ج٥، ص٠٤٤، ح١٥٣٠.

٤. رجال الكشي: ج٢، ص٦١٢.

وَ إِنْ الْمُجلِينِ: شبه قلب الإمام الما الله بالصور وما يلقى وينكت فيه بالإلهام من الله تعالىٰ بالنفخ، ففي الكلام استعارة تخيلية، والنكت: التأثير في الأرض بعود وشبهه، و(نكتة) مفعول مطلق للنوع.

ثم علق على الرواية: بيان لعل المراد أن تلك الأسرار إنها تظهر عند قيام القائم على ورفع التقية، ويحتمل أن يكون الاستشهاد بالآية لبيان عسر فهم تلك العلوم التي يظهرها القائم على وشدتها على الكافرين كما يدل عليه تمام الآية وما بعدها(١).

وفي شرح الآيات الباهرة(٢) بيان لتلك النقرة: روي عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر عليه قال: قوله: ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ﴾، قال: « ﴿ النَّاقِور ﴾ هو النَّداء من السَّاء: ألا إنَّ وليَّكم فلان بن فلان القائم بالحقّ. ينادى به جبرئيل في ثلاث ساعات من ذلك اليوم».

وقال المحقق الداماد: قوله التلا: «لا تحدث به السفلة»، السفلة: بفتح السين وكسر الفاء جمع وليس بواحد، يقال: قوم سفلة وفلان من السفلة، ولا يقال هـو سـفلة.

أقول: هذه الرواية تندرج في جملة أسرار آل البيت الهيلا في تفسير الآيات الشريفة وتطبيقها على ظهور الإمام القائم على، وأنها مما لا ينبغي إشاعته عند سفلة القوم.

#### المورد الرابع:

حمدويه، قال: حدثنا محمد بن عيسي، عن يونس بن عبد الرحمن، عن يحيي الحلبي، عن المفضل بن عمر، قال: سمعت أبا عبد الله عليَّا في يقول: «لو قام قائمنا بدأ بكذابي الشيعة فقتلهم».

١. بحار الأنوار (ط - بيروت): ج٢، ص٧١.

٢. تأويل الآيات الباهرة: ٢/ ٧٣٢، ح٣.



#### الشرح:

والكلام فيه في مقامين:

#### المقام الأول: بيان سند الحديث:

وفيها عدة رجال: وقد مر الكلام في جميعهم وأنهم ثقات، وبقى الكلام في يحيى الحلبى فقط:

أمّا يحيى الحلبي: فهو يحيى بن عمران بن علي الحلبي الثقة كما عبر عنه النجاشي (ثقة ثقة صحيح الحديث).

فالرواية تامة السند.

#### المقام الثاني: شرح متن الحديث:

الرواية تبين مورداً من موارد ما يقوم به الإمام علي حال قيامه.

وهو القتل لمن يكذب علىٰ النبي الأعظم وأهل البيت التيلاُ والذي هو كذب علىٰ الله تعالىٰ، وهو مساوق للإنكار والكفر، وأن مصداقاً من مصاديق هـؤلاء الكاذبين والمكذبين هـم ممن يدّعون التشيع لأهل البيت المبيّل ، ولعل هذا الصنف من الشيعة هم المغالون بأهل البيت إلى حد الربوبية بقرينة جملة من الروايات، منها:

فقد روى الكشى بسند عن أبان بن عثمان، قال سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «لعن الله عبد الله بن سبأ أنه ادَّعيٰ الربوبية في أمير المؤمنين عليَّا إِوكان والله أمير المؤمنين عليَّا عبداً لله طائعاً، الويل لمن كذب علينا وأن قوماً يقولون فينا ما لا نقوله في أنفسنا، نبرأ إلى الله منهم نبرأ إلى الله منهم»(١).

١. اختيار معرفة الرجال المعروف برجال الكشي (مع تعليقات ميرداماد الأسترآبادي): ج١، ص٣٢٤.

المورد الخامس:

حدثني خلف بن هماد، قال: حدثني أبو سعيد، قال: حدثني الحسن بن عمد بن أبي طلحة، عن داود الرقي، قال: قلت لأبي الحسن الرضا اليلية: جعلت فداك، إنه والله ما يلج في صدري من أمرك شيء إلّا حديثاً سمعته من ذريح يرويه عن أبي جعفر اليلية، قال لي: «وما هو»؟ قال سمعته يقول: «سابعنا قائمنا إن شاء الله»، قال: «صدقت وصدق ذريح وصدق أبو جعفر اليلية»، فازددت والله شكاً، ثم قال: «يا داود بن أبي خالد، أما والله لولا أن موسى قال للعالم ستجدني إن شاء الله صابراً، ما سأله عن شيء، وكذلك أبو جعفر الميلة لولا أن قال إن شاء الله لكان كها قال»، قال: فقطعت عليه.

#### الشرح:

والكلام فيه في مقامين:

المقام الأول: بيان سند الحديث:

وفيها عدة رجال:

1 - خلف بن حماد: وهو ثقة على الأصح لرواية صفوان عنه بسند تام، واستظهر جملة من الأعلام اتحاده مع خلف بن حماد بن ياسر الذي صرح الشيخ النجاشي بوثاقته فقال: (كوفي ثقة روى، سمع من الإمام موسى بن جعفر)، وتبنى الاتحاد جملة من الرجاليين المتقدمين كابن الغضائري والسيد الخوئي من المعاصرين.

٢ - أبو سعيد فهو سهل بن زياد الآدمي: وقع الخلاف والكلام بين الأعلام في حال سهل، وهل أن الأمر فيه سهل أو ليس بسهل؟ عبر بعض الأعلام بأن الأمر في سهل سهل تعبيراً منهم على اعتباره، ولكن الصحيح ما عبر عنه السيد الخوئي رداً على من استسهل أمر سهل قائلاً: (ما ذكره



بعضهم من أن الأمر في سهل سهل ليس بشيء، بل الأمر في سهل ليس بسهل).

#### الأقوال فيه:

القول الأول: أنه ضعيف(١).

القول الثاني: أنه ثقة (٢).

القول الثالث: التوقف فيه - كها ذهب إليه السيد الخوئي في أبحاثه الفقهية (٣)، ولكنه اختار في معجم رجال الحديث القول الأول فقال إنه: (ضعيف)(٤).

أمّا الأدلة على ذلك ففي محلها وتفصيل الكلام فيها يخرجنا عن رسم البحث في هذه المقالة، والذي نذهب إليه أن أدلة التوثيق لا تصمد أمام صراحة التضعيف.

٣ - الحسن بن محمد بن أبي طلحة: فهو مجهول الحال.

٤ - داوود الرقي: فمختلف فيه بين الرجاليين قديماً وحديثاً، والأظهر وثاقته وجلالته ويحمل الطعن في عقيدته لا في شخصه فتكون رواياته موثقة.

#### المقام الثاني: شرح الحديث:

قال المحقق الداماد: قوله عليه : «سابعنا قائمنا إن شاء الله»، لعل المراد بقول أي جعفر عليه : «سابعنا» سابع من بعده من الأئمة الاثني عشر الطاهرين. وأمّا كلام أبي الحسن الرضا عليه فمغزاه: أنه ولو كان المراد سابع الاثني عشر

١. رجال النجاشي - النجاشي: ص١٨٥/ ٩٠٠؛ الفهرست - الشيخ الطوسي: ص١٤٢/ ٤.

٢. رجال الطوسي - الشيخ الطوسي: ص٣٨٧ / ٤.

٣. شرح العروة الوثقيٰ، الطهارة (موسوعة الإمام الخوئي): تقرير بحث السيد الخوئي للغروي - ج٣، ص٨٧.

٤. معجم رجال الحديث - السيد الخوئي: ج٩، ص٥٦٥٧ / ٥٦٣٧.

سبيل قول موسىٰ علىٰ نبينا وعليه السلام: ﴿سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ الله صابِراً﴾ (الكهف: ٦٩) فلنفقه<sup>(١)</sup>.

#### المورد السادس:

حدثنى على بن محمد بن قتيبة، قال: حدثنى الفضل، قال: حدثنا محمد بن الحسن الواسطى، ومحمد بن يونس، قالا: حدثنا الحسن بن قياما الصير في قال: سألت أبا الحسن الرضا عليه فقلت: جعلت فداك، ما فعل أبوك؟ قال: «مضيٰ كم مضيٰ آباؤه البيالُمُ».

قلت: فكيف أصنع بحديث حدثني به زرعة بن محمد الحضرمي، عن سماعة بن مهران، أن أبا عبد الله المناكلة قال: إن ابني هذا فيه شبه من خمسة أنبياء: يحسد كم حسد يوسف التلاف، ويغيب كما غاب يونس، وذكر ثلاثة أخـ ؟

قال: «كذب زرعة، ليس هكذا حديث ساعة، إنها قال: صاحب هذا الأمر يعنى القائم عليه فيه شبه من خمسة أنبياء، ولم يقل ابني».

#### الشرح:

والكلام فيه في مقامين:

المقام الأول: بيان سند الحديث:

وفيها عدة رجال:

١ - علي بن محمد بن قتيبة: فهو القتيبي المعروف، والأظهر وثاقته وجلالته وفاقاً لجملة من الأعلام كصاحب القاموس، وذلك لاعتماد الكشي عليه

10+

١. اختيار معرفة الرجال المعروف برجال الكشي (مع تعليقات ميرداماد الأسترآبادي): ج٢، ص ٦٧١.



كثيراً، ولشهادة الطوسي له بالفضل، ولتعبير الكشي عنه في ترجمة إبراهيم بن عبده (حكى بعض الثقات بنيشابور...).

- ٢ الفضل: فهو ابن شاذان الثقة الجليل بلا غبار.
  - ٣ محمد بن الحسن الواسطى: مجهول الحال.
    - **٤** محمد بن يونس: ثقة بلا ريب.
    - ٥ الحسن بن قياما الصيرفي: مجهول الحال.

#### المقام الثاني: شرح متن الحديث:

إن الرواية جاءت لتكذب دعوى الواقفة في الإمام الكاظم الله حيث رووا عن الإمام الصادق الله غيبة الإمام الذي بعده، إلّا أن الإمام الرضا الله و على هذه الدعوى الواقفية، وأن هولاء الواقفة كذبوا في الرواية على الإمام الصادق الله وأنه لم يشر إلى غيبة ولده، وإنها أشار إلى غيبة الإمام القائم . نعم الإمام لم يكذب مشابهة الإمام الحجة الله القائمة لخمسة أنبياء فيها مروا فيه، والإمام ذكر مشابهة ليوسف الله في تعرضه للحسد ومشابهته ليونس الله في غيبته عن قومه، وهذا المعنى وارد في روايات عديدة مستفيضة تدل على مشابهته للأنبياء وإجراء بعض سننهم عليه.

#### من هذه الروايات:

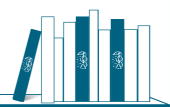
البحار عن إكمال الدين بإسناد عَنْ أبي بَصِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيْهِ مَنْ مُوسَى، يَقُولُ: ﴿فِي صَاحِبِ هَذَا الأَمْرِ أَرْبَعُ سُنَنٍ مِنْ أَرْبَعَةِ أَنْبِيَاءَ: سُنَّةٌ مِنْ مُوسَى، وسُنَّةٌ مِنْ عُصَى، وسُنَّةٌ مِنْ مُحَمَّدٍ (صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ)، وسُنَّةٌ مِنْ عُصَى وسُنَّةٌ مِنْ عُصَى وسُنَةٌ مِنْ عِيسَى، وسُنَّةٌ مِنْ يُوسُفَ، وسُنَّةٌ مِنْ عُصَى وسُنَةً مِنْ عِيسَى فَخَائِفٌ يَتَرَقَّبُ، وأَمَّا مِنْ يُوسُفَ فَالسِّجْنُ، وأَمَّا مِنْ عِيسَى فَيُقَالُ إِنَّهُ مَاتَ ولَمْ يَمُتْ، وأَمَّا مِنْ عُجَمَّدٍ عَيَالًى فَالسَّيْفُ»(١).

١. بحار الأنوار (ط - بيروت): ج٥١، ص٢١٦.



# تشخيص هوية الإمام المهدي على التشخيص العددي نموذجاً





#### مقدمة:

#### ١ - قالوا في المعقول:

إنَّ الموجودات تشترك فيها بينها بصفة الوجود، وهي إلى هذا الحد غير متهايزة فيها بينها، ولولا وجود ما يميز أحدها عن الآخر، لكانت الموجودات موجوداً واحداً، لذلك اتجه البحث إلى التنقيب عن المميزات بين الموجودات.

#### ما هو معنىٰ الميز؟

يعني باختصار: امتلاك الموجود المعين صفة، يفقدها الآخر، وبهذا الاعتبار تصبح تلك الصفة مميزاً له عن غيره، وفي الوقت ذاته قد تمثل امتيازاً له.

وهذا المميز لابد منه ليكون عندنا موجودان اثنان، ولولاه لكانا موجوداً واحداً، وهو معنى ما يُقال في الحكمة: إن الاثنينية - وبالتالي التكثر - فرع التهايز.

وتلك الصفة، قد تكون وجودية، وقد تكون عدمية، فالله تبارك وتعالى موجود، ومخلوقاته موجودة، ولكنه تعالى امتاز عن بقية موجوداته وتميز عنها بأنه الغني المطلق، وكها يُعبرون في علم الكلام: إنه تعالى واجب الوجود،

و فروس فران ف

فوجوده نابع من ذاته، ولا يحتاج إلى غيره في إفاضة الوجود عليه، بل غيره لل طراً يحتاج إليه (تعالىٰ) في أصل وجوده، وفي استمرار وجوده.

# وهذا يعني: أن الوجود ينقسم عموماً إلى قسمين رئيسيين:

الوجود المستغني عن غيره، والواجد لكل كهال، وهو وجود الله تبارك وتعالىٰ.

والوجود المفتقر إلى الله تعالى في كل شؤونه ومراتب وجوده وصفاته، في أصل وجوده وفي استمراره، وهو كل ما عدا الله تعالى من الموجودات.

قال تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الفُقَرَاءُ إِلَىٰ الله والله هُ وَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ﴾ (فاطر: ١٥).

والحديث في القسم الشاني، وهو الموجود الممكن، المفتقر إلى الله تعالى، هو والمحتاج إليه، والذي لا حقيقة له سوى أنه محتاج وفقير إلى الله تعالى، هو في حقيقته كما حكى القرآن الكريم حال النبي موسى عليه : ﴿فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ قَوْ حَيْلًا إِلَىٰ الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىٰ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ (القصص: ٢٤). فالموجودات الممكنة، المخلوقة، لولم يوجد بينها أي مميز، لصارت موجوداً واحداً، فلابد من المميز، والمشخص.

# ٢ - قالوا في علم المنطق:

إنَّ الأجناس تتكثر بالفصول، لتتولد الأنواع، والأنواع تتكثر بالخواص لتتولد الأصناف، والأصناف تتكثر بالمشخصات الأخرى لتتولد الأفراد.

مثاله: الموجود الذي له حياة وإحساس، وينمو، ويتكاثر، يشمل الإنسان والغزال والصقر، ووهي بهذا الاعتبار واحدة، لولا أن الإنسان مثلاً امتاز عن بقية أنواع الحيوان بالناطقية (الإدراك والتعقل)، فكان الحيوان الناطق هو



خصوص الإنسان، وبه امتاز عن الغزال، لأنه حيوان باغم، وعن الصقر، لأنه حيوان طائر ذو مخالب مثلاً.

ثم إننا لما نظرنا في حال أفراد الإنسان، وجدناهم يتكثرون بطريقتين:

الطريقة الأولى: أنهم تجمعوا فيها بينهم ليكونوا مجموعات صغيرة، كل مجموعة لها خصوصية معينة، فمجموعة عندهم القدرة على نظم الكلام بطريقة معينة، فكانوا صنف الشعراء، ومجموعة عندهم القدرة على تشخيص الأمراض البدنية فكانوا صنف الأطباء، ومجموعة عندهم القدرة على استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية فكانوا صنف الفقهاء، وهكذا.

ومن ذلك هو التهايز بالقبيلة، والقومية، والانتهاء الديني والمذهبي، وما شابه.

الطريقة الثانية: أن كل فرد من أفراد الإنسان، له خواصه، وأعراضه، ومفاته الخاصة، فهو ابن رجل معين، وابن امرأة معينة، وأخو رجل معين، وله طول معين، وله لون عين معين، وله بصمة إبهام وعين وأذن خاصة به، وله مادة وراثية خاصة به، وهو ما يسمى بالحمض النووي (DNA)، وهكذا.

وبهذا حصل التكثر في أفراد الإنسان، وحصل التهايز بين فرد وآخر، وبين صنف وآخر.

فتلخص: أن الموجودات تشترك فيها بينها بصفات، وتتميز بعضها عن البعض الآخر بصفات أخرى.

#### ٣ - ضرورة المميزات في الحياة الاجتماعية:

ما تقدم من كلام هو ما يذكرونه في علم المنطق والحكمة، وفي الحقيقة، فإن المميز ضرورة في حياتنا الاجتماعية، وتكمن أهميته في أنه ضرورة لأجل:



أولاً: التعريف بالهوية، فإنه لولا وجود المميزات لاشتبه حال الأفراد بعضهم مع البعض الآخر، ولذلك أبدع الإنسان دائرة الأحوال المدنية، التي تثبت الشخصية للفرد.

ثانياً: إنه لولا المميزات والخصوصيات، لضاعت الحقوق، فإن هذا الكتاب صار لي، لأنني متميز عن غيري، وإلّا، لو كنا واحداً، لصار الكتاب مشتركاً بيننا، وبالتالي تضيع الحقوق في زحمة المشتركات.

ثالثاً: تنظيم الأمور الحياتية، فالخصوصيات هي التي نظّمت الحياة الاجتهاعية، فصار هناك ولي أمر، وموظف، وعامل خدمة، وصار هناك ولي أمر، ومولّى عليه، وصار هناك إمام ومأموم.

رابعاً: الضرورة الدينية، فإن بعض الاعتقادات تتعلق بأشخاص معينين، فلابد من تشخيصهم بأعيانهم حتى لا يقع الفرد في اتباع شخص آخر يسوقه إلى جهنم والعياذ بالله بدلاً من أن يقوده إلى الجنة.

## تشخيص هوية الإمام المهدي عليه:

حيث إن حديثنا في الإمام المهدي هي، فلابد أن نلقي نظرة سريعة عن جهتي وجود شخصيته هي، والحديث في شخصيته ليس كإنسان عادي، وإنها بها هو إمام معصوم، وهو أحد اثني عشر إماماً جعلهم الله تعالى حججاً على خلقه، وهم خلفاء الرسول الأعظم عيالية.

وبعبارة واضحة: إن الحديث في ذكر بعض المستركات بين الإمام المهدي وبقية المعصومين الميلاً ، وفي ذكر بعض المميزات والمسخصات الخاصة به على والتي ميّزته عن غيره من المعصومين الميلاً.

فالحديث سيكون في جهتين:



الجهة الأولى: الخصائص المشتركة ١٠ بين المعصومين البَيْكُ :

هناك العديد من الصفات المشتركة بينهم المنكم ، وهي في الوقت الذي تميز الإمام المهدي الله عن سائر الناس، إلّا أنها لا تميزه عن الأئمة الاثني عشر المنكم.

وسنسلط الضوء على ما يُتوهم أنه خاص بالإمام المهدي هم، لنعرف أنها صفات تشمل جميع الأئمة الاثني عشر الهيلي ، نعم، في زمن الغيبة الكبرى، حيث إنه هو هم الإمام المفترض الطاعة، وهو الإمام الحي بيننا، صارت تلك الأوصاف والمقامات تنصرف إليه بالخصوص.

ونذكر منها التالي:

الصفة الأولى: أنهم الملك حجج الله تعالى:

الحجية هنا تعني: أن يكون الفرد مجعولاً ومنصّباً من الله تبارك وتعالى، ليكون هو الخليفة عن رسول الله عَيْلُهُ، وبالتالي يتصف بكل المؤهلات والصفات التي يلزم توفرها في الحجة بين الله تعالى بين عباده، والتي تتلخص بالعصمة، والعلم اللدني.

فكل أهل البيت المي يُطلق عليهم الحجة بهذا المعنى. غاية الأمر، لأن الحجة علينا في عصرنا هو الإمام المهدي ، صار لفظ الإمام الحجة ينصرف إليه بالخصوص.

وفي هذا المجال، جاء عن الإمام الرضا عليه أنه قال: «نحن حجج الله في خلقه، وخلفاؤه في عباده، وأمناؤه على سره، ونحن كلمة التقوى، والعروة الوثقى، ونحن شهداء الله وأعلامه في بريته، بنا يمسك الله الساوات والأرض أن تزولا، وبنا ينزل الغيث وينشر الرحمة، ولا تخلو الأرض من قائم منا ظاهر

١. إنها كانت خصائص بالقياس إلى غيرهم من الناس من غير المعصومين، ومشتركة بينهم كمعصومين المِيلاً.



﴾ أو خاف، ولو خلت يوماً بغير حجة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله » ٥٠٠.

وفي واحدة من زيارات أمير المؤمنين عليه أنك تقول: «... فأنتم الذرية المختارة، والأنفس المجردة، والأرواح المطهرة، يا محمد يا علي، يا فاطمة الزهراء، يا حسن يا حسين سيدي شباب أهل الجنة... وأشهديا موالي أنكم تسمعون كلامي، وترون مقامي، وتعرفون مكاني، وتردون سلامي، وأنكم حجج الله البالغة، ونعمه السابغة...» (\*).

نعم، في خصوص الإمام المهدي ﴿ ورد أنَّ نقش خاتمه ﴿ هو «أنا حجَّة الله وخالصته »(")، وورد في زيارته علي يوم الجمعة: «السلام عليك يا حجَّة الله في أرضه »(")، وفي الدعاء الذي بعد زيارته علي في نفس اليوم: «اللهم صلِّ على حجَّتك في أرضك ... »(").

#### الصفة الثانية: أنهم الملك الأئمة الهادون المهديون:

فهذه من الصفات المشتركة بينهم المسلط ، ولذا وردت العديد من الروايات الشريفة التي تصف أهل البيت الملك بالمهديّين.

روي عن رسول الله عَيْنَ : «... فاختار من أهل بيتي بعدي، وهم خيار أُمَّتي، أحد عشر إماماً بعد أخي واحداً بعد واحد...، كلَّما غاب نجم طلع نجم، إنَّهم أئمَّة هداة مهديّون...، هم حجج الله في أرضه، وشهداؤه على خلقه، من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله، هم مع القرآن والقرآن معهم لا يفارقهم ولا يفارقونه حتَّىٰ يردوا عليّ حوضى، وأوَّل الأئمَّة أخي عليّ خيرهم،

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٢٠٢، ب٢١، ح٦.

٢. المزار لابن المشهدي: ص٥١٥.

٣. النجم الثاقب ١: ١٨٣؛ إلزام الناصب ١: ٢٢٧.

٤. جمال الأُسبوع: ١١.

٥. الاحتجاج ٢: ٣١٨.



ثمّ ابنى حسن، ثمّ ابنى حسين، ثمّ تسعة من ولد الحسين...»(1).

وفي رواية لطيفة تبين هذا المعنى، روي عَنِ الحَكَمِ بْنِ أَبِي نُعَيْم، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ النَّا لِي وَهُ وَ بِالْمَدِينَةِ، فَقُلْتُ لَه: عَلَيَّ نَذْرٌ بَيْنَ الرُّكْنِ والْمَقَامِ إِنْ أَنَا لَقِيتُكَ أَنْ لَا أَخْرُجَ مِنَ اللِّدِينَةِ حَتَّىٰ أَعْلَمَ أَنَّكَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ أَمْ لَا، فَلَمْ يُجِبْنِي بِشَيْءٍ، فَأَقَمْتُ ثَلَاثِينَ يَوْماً، ثُمَّ اسْتَقْبَلَنِي فِي طَرِيقِ فَقَالَ: «يَا حَكَمُ، وإِنَّكَ لَمَا هُنَا بَعْدُ»؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، إِنِّي أَخْبَرْتُكَ بِمَا جَعَلْتُ لله عَلَيَّ، فَلَمْ تَأْمُرْنِي ولَمْ تَنْهَنِي عَنْ شَيْءٍ، ولَمْ تُجِبْنِي بِشَيْءٍ، فَقَالَ: "بَكِّرْ عَلَيَّ غُدْوَةً النَّرْلَ"، فَغَدَوْتُ عَلَيْه، فَقَالَ النَّلاِ: «سَلْ عَنْ حَاجَتِكَ»، فَقُلْتُ: إِنِّي جَعَلْتُ لله عَلَيَّ نَذْراً وصِيَاماً وصَدَقَةً بَيْنَ الرُّكْنِ والمَقَام إِنْ أَنَا لَقِيتُكَ أَنْ لَا أَخْرُجَ مِنَ المَدِينَةِ حَتَّىٰ أَعْلَمَ أَنَّكَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ أَمْ لَا، فَإِنْ كُنْتَ أَنْتَ رَابَطْتُكَ وإِنْ لَمْ تَكُن أَنْتَ سِرْتُ فِي الأَرْضِ فَطَلَبْتُ المَعَاشَ، فَقَالَ: «يَا حَكَمُ، كُلُّنَا قَائِمٌ بِأَمْرِ الله»، قُلْتُ: فَأَنْتَ الْمَهْ دِيُّ؟ قَالَ: «كُلُّنَا مَهْ دِي إِلَىٰ الله»، قُلْتُ: فَأَنْتَ صَاحِبُ السَّيْفِ؟ قَالَ: «كُلُّنَا صَاحِبُ السَّيْفِ ووَارِثُ السَّيْفِ»، قُلْتُ: فَأَنْتَ الَّذِي تَقْتُلُ أَعْدَاءَ الله ويَعِزُّ بكَ أَوْلِيَاءُ الله ويَظْهَرُ بِكَ دِينُ الله؟ فَقَالَ: «يَا حَكَمُ، كَيْفَ أَكُونُ أَنَا وقَدْ بَلَغْتُ خَسْاً وأَرْبَعِينَ سَنَةً، وإِنَّ صَاحِبَ هَذَا الأَمْرِ أَقْرَبُ عَهْداً بِاللَّبَن مِنِّي وأَخَفُّ عَلَىٰ ظَهْرِ الدَّابَّةِ »(").

فهذا الوصف ليس خاصاً بالإمام المهدي ، نعم، الظاهر أن هذا الوصف له أنواع، وهناك أنواع منه تشمل كل المعصومين الهيكا، ككونهم الهداة إلى شرع الله تعالى، والمبينين له، وهناك أنواع خاصة بالإمام المهدي ، وهي التي أشارت لها الروايات التي ذكرت سبب تسميته علي بالمهدي، وهي التالى:

١. الغيبة للنعماني: ٨٥ و٨٦، باب ٤، ح١٢.

٢. الكافي للكليني: ج١، ص٥٣٦، بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ اللَّهِ كُلَّهُمْ قَائِمُونَ بِأَمْرِ الله تَعَالَىٰ هَادُونَ إِلَيْه، ح١.

أ - عن جابر بن يزيد الجعفي، عن الإمام الباقر عليه أنَّه قال: «... فإنَّا سُمّى المهدي لأنَّه يهدي لأمر خفي، يستخرج التوراة وسائر كتب الله من غار بأنطاكية، فيحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل الفرقان بالفرقان...»(١٠).

ب - وروى محمّد بن عجلان، عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه عليه عليه الله عليه عليه عليه الما القائم عليه الخمهور، دعا الناس إلى الإسلام جديداً، وهداهم إلى أمر قد دُثِرَ وضلّ عنه الجمهور، وإنّا الله مهدياً لأنّه يهدى إلى أمر مضلول عنه...»(").

هذه الروايات تعطينا سبب تسميته الله الله الله الله الله إلى أمر خفي، أو مضلول عنه، أو ضلَ عنه الجمهور، أو كلّ أمر خفي.

#### الصفة الثالثة: أنهم الملك الأئمة القائمون:

عندما نقراً ما ورد في حقّ أهل البيت المِيِّ نجد أنَّهم وُصِفوا بوصف القائم، فمثلاً ورد في زيارة الإمام الحسن السَّلام عَلَيْكَ أَيُّها القائم، فمثلاً ورد في زيارة الإمام الحسن السَّلام عَلَيْكَ أَيُّها القائم الأَمِينُ »(١).

وفي زيارة أئمَّة البقيع الهِي ورد: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا القُوَّامُ فِي البَرِيَّةِ بِالقِسْطِ»(٥).

وفي زيارة الإمام الرضا عليه ورد: «اللَّهُم مَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ...

17.

١. بحار الأنوار ٥١: ٢٩، ح٢؛ عن علل الشرائع ١: ١٦١/ باب ١٢٩/ ح٣.

٢. بحار الأنوار ٥١: ٣٠/ ح٧، عن الإرشاد ٢: ٣٨٣.

٣. بحار الأنوار ٥١: ٣٠/ ح٦، عن الغيبة للطوسي: ٤٧١/ ح٤٨٩.

٤. جمال الأُسبوع لابن طاووس: ٣٩.

٥. المزار للمفيد: ١٨٧.



# القائِمِ بِعَدْلِكَ...، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ عَلِيِّ بْنِ مُوسىٰ الرِّضا المُرْتَضَىٰ... القائِم بعَدْلِكَ...)".

فعن الحكم بن أبي نعيم، قال: أتيت أبا جعفر الما وهو بالمدينة...، فقال - الإمام الباقر علي الله -: «يا حكم، كلّنا قائم بأمر الله...»، قلت: فأنت الذي تقتل أعداء الله ويعزُّ بك أولياء الله ويظهر بك دين الله؟ فقال: «يا حكم، كيف أكون أنا وقد بلغت خساً وأربعين!؟ ١٠٠٠.

وعَنْ أَبِي خَدِيجَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عليهِ أَنَّه سُئِلَ عَنِ القَائِم فَقَالَ: «كُلُّنَا قَائِمٌ بِأَمْرِ الله، وَاحِدٌ بَعْدَ وَاحِدٍ، حَتَّىٰ يَجِيءَ صَاحِبُ السَّيْفِ، فَإِذَا جَاءَ صَاحِبُ السَّيْفِ جَاءَ بِأَمْرِ غَيْرِ الَّذِي كَانَ»".

ومعه يأتي السؤال: من هو القائم من أهل البيت المُثَلِّ بالضبط؟

#### والجواب (١):

إنَّ معنى القائم هو أنَّه الحجَّة لله على الناس، والقائم بأُمور الولاية التكوينية والتشريعية (٥)، والقائم بالحقِّ في زمانه.

وهذا المعنى شامل لكلِّ أهل البيت البيُّك ، وما ورد من الشواهد المتقدِّمة ناظر إلى هذا المعني.

نعم، الذي سيزيل الظلم ويملا الأرض قسطاً وعدلاً فعلاً، ويحقق هدف الأنبياء على الأرض، هذا الأمر خاصٌّ بالإمام المهدي ١٠٠٠.

١. كامل الزيارات لابن قولويه: ١٦ ٥/ ح(٨٠١).

٢. الكافي للكليني ج١ ص٣٦٥ بَابُ أَنَّ الأَثِمَّةَ اللِّكِ كُلَّهُمْ قَائِمُونَ بَأَمْرِ اللهُ تَعَالَىٰ هَادُونَ إِلَيْهِ ح١.

٣. الكافي للكليني ج١ ص٣٦٥ بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ اللَّاللَّ كُلَّهُمْ قَائِمُونَ بَأَمْرِ اللهُ تَعَالَىٰ هَادُونَ إلَيْه ح٢.

٤. انظر: على ضفاف الانتظار: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدى - ص٧٠٧ رقم (٨١) بتصرف.

٥. أمّا ثبوت الولاية التكوينية لهم المِيلا فلا خلاف فيه، وأمّا التشريعية فعلى خلاف في أصل ثبوتها، وفي معناها بعد القول بثبوتها، يراجع في مظانه.



وهو المعنى الذي أشار له الإمام الصادق عليه بقوله: «حتَّى يجيء صاحب السيف، فإذا جاء صاحب السيف جاء بأمر غير الذي كان».

وهو ما أشارت له العديد من الروايات الشريفة، فقد ورد عن رسول الله عَيْنُ: «الأئمَّة من بعدي اثنا عشر، أوَّلهم أنت يا عليُّ، وآخرهم القائم الذي يفتح الله تعالىٰ ذكره علىٰ يديه مشارق الأرض ومغاربها»(١).

هـذا وقـد ذكـرت بعـض الروايـات سـبب تسـميته هي بالقائم، مـن قبيـل مـا جـاء في روايـة محمّد بـن عجـلان، عـن أبي عبـد الله الصـادق التيلان، قـال: «... وسُـمّى القائم لقيامـه بالحـقّ»(").

وفي رواية الصقر بن دلف، عن الإمام الباقر عليه ، قال: فقلت له: يا بن رسول الله، ولِم سُمّي القائم؟ قال: «الأنّه يقوم بعد موت ذكره، وارتداد أكثر القائلين بإمامته»(٢).

# الصفة الرابعة: صاحب الأمر:

يُراد من صاحب الأمر: الإمام المفترض الطاعة، والأمر هو الإمامة بالجعل الإلهي، وهذا المعنىٰ مشترك بين كل أهل البيت الميلان، ومما يشهد لهذا المعنىٰ ما روي عن محمد بن إسحاق، عن أبيه، قال: دخلت على أبي عبد الله الميلان فسألته عن صاحب الأمر من بعده، قال لي: «هو صاحب البهمة "، وكان موسىٰ الميلان في ناحية الدار صبياً ومعه عناق مكية " وهو يقول لها: اسجدي لله الذي خلقك».

١. أمالي الصدوق: ١٧٢ و١٧٣/ ح(١١/١١٥).

٢. بحار الأنوار ٥١: ٣٠/ ح٧، عن الإرشاد ٢: ٣٨٣.

٣. بحار الأنوار ٥١: ٣٠/ ح٤، عن كمال الدين: ٣٧٨/ باب ٣٦/ ح٣.

٤. البهمة: ولد المعز أو ولد الضأن. [هامش المصدر]

٥. العناق: الأنثى من أولاد المعز قبل استكمالها السنة. [هامش المصدر]

ورويون

17

وعن الريان بن الصلت، قال: قلت للرضا الليلا: أنت صاحب هذا الأمر؟ فقال: «أنا صاحب هذا الأمر ولكني لست بالذي أملأها عدلاً كما ملئت جوراً، وكيف أكون ذلك على ما ترى من ضعف بدني، وإن القائم هو الذي إذا خرج كان في سن الشيوخ ومنظر الشبان، قوياً في بدنه حتى لو مديده إلى أعظم شجرة على وجه الأرض لقلعها، ولو صاح بين الجبال لتدكدكت صخورها، يكون معه عصا موسى، وخاتم سليان الميلالا. ذاك الرابع من ولدي، يغيبه الله في ستره ما شاء، ثم يظهره فيملاً [به] الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً» (١٠).

وعن بنان بن نافع، قال: سألت علي بن موسى الرضا الله ، فقلت: جعلت فداك من صاحب الأمر بعدك؟ فقال لي: «يا بن نافع يدخل عليك من هذا الباب من ورث ما ورثته من قبلي وهو حجة الله تعالى من بعدي». فبينا أنا كذلك إذ دخل علينا محمد بن علي الله ، فلما بصر بي قال لي: «يا بن نافع، ألا أحدثك بحديث؟ إنّا معاشر الأئمة إذا حملته أمه يسمع الصوت من بطن أمه أربعين يوماً، فإذا أتى له في بطن أمه أربعة أشهر، رفع الله تعالى له أعلام الأرض، فقرب له ما بعد عنه حتى لا يغرب عنه حلول قطرة غيث نافعة ولا ضارة، وإن قولك لأبي الحسن: مَن حجة الدهر والزمان من بعده؟ فالذي حدثك أبو الحسن ما سألت عنه هو الحجة عليك». فقلت: أنا أول العابدين، ثم دخل علينا أبو الحسن فقال لي: «يا بن نافع، سلم وأذعن له بالطاعة، فروحه وروحي روح رسول الله» (\*).

وصار هذا اللقب ينصرف إلى الإمام المهدي الله زمن الغيبة الكبرى حاله حال بقية الصفات المتقدمة.

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٧٦، ب٣٥، ح٧.

٢. مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب: ج٣، ص٤٩٤.

هـذا وقـد ورد في بعـض الروايـات وصفه بذلـك، فقـد روي عـن نسيم خادمة أبي محمد عليه الله والـت: دخلت على صاحب هـذا الأمر عليه بعد مولـده ابليلة، فعطست عنده، قال لي: «يرهـكِ الله». قالـت نسيم: ففرحت [بذلك]، فقال لي عليه العطاس»؟ قلت: بـلى، قال: «هـو أمان مـن الموت

#### الجهة الثانية: تشخيص الإمام المهدي على بين المعصومين الملك :

ما سبق في الجهة الأولى يمثل بعض الصفات المشتركة بينه هو وبين المئة وبين عيره من آبائه الهيلي ، وفي هذه الجهة نذكر مشخصاته المعصومين الهيلي من جهة ، وتحدده بالضبط ، بحيث ينقطع طريق التشويش والتمويه والمغالطات في تعيينه بالضبط.

#### وبعبارة أخرىٰ:

ثلاثه أيام»(١).

إن بيان مشخصاته ومميزاته وضبطها، في الوقت الذي ينفع في تحديد هويته الشخصية، هو يقطع الطريق أمام المدعين للمهدوية بغير الحق، أو من يدّعي أن المهدي هو إمام ثالث عشر مثلاً، أو أنه السابع، وأمثال هذه الدعاوي، وسيتبين التفصيل عندما نذكر تلك المشخصات.

أمّا تلك المشخصات والمحددات، فهي كثيرة، ولكن سنختار مشخصاً واحداً منها، هو المشخص العددي، كونه لا يقبل الخطأ في الانطباق، ويحدد من هو الإمام المهدي الله الذي يملاً الأرض قسطاً وعدلاً.

#### المشخص العددي الأول: إنه الثاني عشر من أئمة أهل البيت الملك :

تواترت الأحاديث عن النبي الأكرم عَيْنَ بأن بعده اثني عشر إماماً، وكلهم

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٤٤١، ب٤٣، ح١١.



من قريش، وهو - العدد والحصر - ما لا ينطبق إلّا على أئمة أهل البيت المهيدي وقد صرحت بعض ألفاظ هذه الأحاديث بأن المهدي هي هو الثاني عشر منهم، وقد عقد الشيخ الكليني في باباً في تلك الروايات وذكر فيه عشرين حديثاً، منها ما عن رسول الله عَيْلِينَ : «مِنْ وُلْدِيَ اثْنَا عَشَرَ () نَقِيباً نُجَبَاءُ مُحَدَّثُونَ مُفَهَّمُونَ، آخِرُهُمُ القَائِمُ بِالحَقِّ، يَمْلاً هَا عَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ جَوْراً» ().

وعَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّهِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله الأَنْصَارِيِّ قَالَ: «دَخَلْتُ عَلَىٰ فَاطِمَةَ عَلَىٰ وَيَنْ أَبِي جَعْفَرِ اللهِ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِهَا، فَعَدَدْتُ اثْنَيْ فَاطِمَةَ عَلَيْكِ وَبَيْنَ يَدَيْهَا لَوْحُ فِيه أَسْمَاءُ الأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِهَا، فَعَدَدْتُ اثْنَيْ عَلَيْكِ، آثُنَ مُنْهُمْ مُحُمَّدٌ وثَلاَثَةٌ مِنْهُمْ عَلِيُّ (").

وعن سيد الأوصياء أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المهلي ، قال: «قال رسول الله على الأئمة من بعدي اثنا عشر، أولهم أنت يا علي، وآخرهم القائم الذي يفتح الله تعالى ذكره على يديه مشارق الأرض ومغارب)».

المشخص العددي الثاني: الحادي عشر من وُلد أمير المؤمنين عليه:

فقد ورد عَنِ الْأَصْبَعِ بْنِ نُبَاتَةَ، قَالَ أَتَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ فَوَجَدْتُه

١. قال الحر العاملي يُنْتُحُ في الفوائد الطوسية، ص١٣٦ وما بعدها ما نصه: أقول ظاهر هذه الأخبار بل
 الخبر الأول خاصة يستلزم كون الأئمة ثلاثة عشر ويرده النصوص المتواترة.

وتوجيهه بوجوه [وذكر وجوهاً خسها أولها التالي]: منها: أن يحمل الولادة على الأعم من الحقيقة كما في الأحد عشر والمجازية كعلي الله فإنه باعتبار دخوله في أمة محمد على يجوز أن يطلق عليه أنه ولده فقد ورد في الحديث أنه قال: «يا علي أنا وأنت أبوا هذه الأمة فمن عق والديه فعليه لعنة الله».

وأوضح من ذلك قوله تعالى: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْواجُهُ أُمَّهَا مُهُمْ ﴾. وقد نقل ان في مصحف ابن مسعود وأزواجه أمهاتهم وهو أب لهم.

- ٢. الكافي للكليني: ج١، ص٥٣٤، بَابُ مَا جَاءَ فِي الاِثْنَيْ عَشَرَ والنَّصِّ عَلَيْهِمْ اللَّهِ الدّ
- ٣. الكافي للكليني: ج١، ص٥٣٢، بَابُ مَا جَاءَ فِي الإثْنَيْ عَشَرَ والنَّصِّ عَلَيْهِمْ الْكِافِي، ح٩. وجاء في الهامش:
   ثلاثة منهم أي: من الأولاد لا من الجميع، فإن المسمى بعلي من الجميع أربعة.
  - ٤. الأمالي للشيخ الصدوق: ص١٧٣، ح(١٧١/١١).

مُ مُتَفَكِّراً يَنْكُتُ فِي الأَرْضِ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا لِي أَرَاكَ مُتَفَكِّراً تَنْكُتُ لِي الأَرْض، أرَغْبَةً مِنْكَ فِيهَا؟ فَقَالَ: «لَا والله، مَا رَغِبْتُ فِيهَا ولَا فِي الدُّنْيَا يَوْماً قَطَّ، ولَكِنِّي فَكَّرْتُ فِي مَوْلُودٍ يَكُونُ مِنْ ظَهْرِي الْحَادِيَ عَشَرَ مِنْ وُلْدِي هُوَ المَهْ دِيُّ الَّذِي يَمْ الأُ الأَرْضَ عَـدُلاً وقِسْطاً كَمَا مُلِئَتْ جَـوْراً وظُلْماً تَكُونُ لَـه غَيْبَةٌ و حَـــــــرُ قُولًا)(١).

## المشخص العددي الثالث: إنه التاسع من أولاد الحسين عليه:

فهو ينتسب إلى رسول الله عَيْمَا عن طريق الإمام المحسين عليه ، مما يعنى أنه من أولاد أمير المؤمنين عليُّك، وبالتحديد هو من أولاد فاطمة الزهراء عليهًا لا غرها من زوجاته عليَّالْإِ.

وبذا ينقطع الطريق أمام من يدّعي أن المهدي هو محمد بن الحنفية مثلاً، كما ادّعت الكيسانية ذلك، وبتحديد أكثر، هو من أولاد الإمام الحسين عليّالا، فليس هو من أولاد الإمام الحسن المجتبى العلام، كما قد يُنسب ذلك إلى بعض العامـة.

وهكذا يقطع هذا التحديد الطريق أمام دعاوي أمثال الفرقة الباقرية، وهم من ادعوا أنَّ الإمام محمد الباقر عليُّ بأنَّه هو المهدي.

أو الفرقة الناووسية، وهم الذين قالوا: إن جعفر بن محمد اللَّي حي لم يمت ولا يموت حتى يظهر ويلى أمور الناس، وأنه هو المهدي عي.

أو الفرقة المباركية، التي نشأت بعد وفاة الإمام الصادق عليه وزعموا أنَّ الإمامة بعد الإمام الصادق علي كانت لمحمد بن إساعيل بن الإمام الصادق علي .

أو الفرقة الإسماعيلية، وهي من الفرق الباطنية التي انتسبت إلى إسماعيل بن 177 الإمام الصادق عليه ولها امتدادٌ إلى هذا اليوم، ولها فرقٌ عديدة.

١. الكافي للكليني: ج١، ص٣٣٨، باب في الغيبة، ح٧.



وهكذا لو ادّعي أحد أن المهدي الذي يملا الأرض قسطاً وعدلاً هو ابن الإمام الثاني عشر، وليس هو نفس الثاني عشر، فإنه يُرد بهذا التحديد المنضبط الذي لا يقبل الخطأ ولا التلاعب.

ومما دل على هذا المشخص، ما روي عن رسول الله عَيْلَيُّ: «... واختار من الحسين الأوصياء، يمنعون عن التنزيل تحريف الضالين وانتحال المبطلين وتأول الجاهلين، تاسعهم باطنهم ظاهرهم قائمهم وهو أفضلهم»(١).

وعن الرسول الأكرم عَيْنَ : «منّا مهدي هذه الأُمّة الذي يُصلّي عيسىٰ بن مريم خلفه»، قلنا: من يا رسول الله؟ قال: «هو التاسع من صلب الحسين، تسعة من صلب الحسين أئمّة أبرار، والتاسع مهديهم، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كها ملئت جوراً وظلهاً» ".

وقال الإمام الحسن المجتبئ عليه: «... أما علمتم أنه ما منا أحد إلّا ويقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه إلّا القائم الذي يصلي روح الله عيسى بن مريم عليه في عنقه خلفه، فإن الله علي يخفي ولادته، ويغيب شخصه لئلا يكون لأحد في عنقه بيعة إذا خرج، ذلك التاسع من ولد أخي الحسين ابن سيدة الإماء، يطيل الله عمره في غيبته، ثم يظهره بقدرته في صورة شاب دون أربعين سنة، ذلك ليعلم أن الله على كل شيء قدير»(").

ولوقيل: لعل المقصود من أحاديث (تسعة من صلب الحسين الله) هو التاسع من أولاد الحسين الله المولودين منه مباشرة، فيكون للإمام

١. المحتضر: ٢٧٧.

٢. كفاية الأثر: ٩٩.

٣. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص١٦، ب٣٠ م٢.

الحسين علي تسعة أولاد ولدوا من صلبه هو - لا ابنه وابن ابنه... - والأخ التاسع منهم هو المهدي ؟

فإنه يُقال: بالإضافة إلى أنه لم يدّع أحدٌ هذه الدعوى، فإن التاريخ لم يسجل للإمام الحسين عليه تسعة أولاد ولدوا من صلبه.

# المشخص العددي الرابع: السابع من ولد الخامس:

روي عن الإمام الباقر المن أنه قال: «من المحتوم الذي لا تبديل له عندالله تعالىٰ قيامُ قائمنا... المسمىٰ باسمى... السابع من ولدى».

وحيث إن الإمام الباقر علي هو الإمام الخامس، فيكون السابع من بعده هو الثاني عشر، وهو الإمام المهدي .

## المشخص العددي الخامس: الخامس من ولد السابع:

روي عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر عليه قال: «إذا فُقد الخامس من ولد السابع من الأئمة، فالله الله في أديانكم، لا يزيلنكم عنها أحد»(١).

عن رسول الله على في حديثه مع أمير المؤمنين المني شمل تعريفاً عددياً للإمام المهدي في أنه على قال: «وسيكون بعدي فتنة صاء صيام يسقط فيها كل وليجة وبطانة، وذلك عند فقدان شيعتك الخامس من ولد السابع من ولدك...» (\*).

روي عن عبد الله بن أبي يعفور، قال: قال أبو عبد الله الصادق اليلا: «من أقر بجميع أقر بالأئمة من آبائي وولدي وجحد المهدي من ولدي كان كمن أقر بجميع الأنبياء وجحد محمداً على نبوته». فقلت: يا سيدي ومن المهدي من ولدك؟

١. الغيبة للطوسي: ص٣٣٧، ح٢٨٤.

٢. كفاية الأثر للخزاز القمي: ص١٥٨.



قال: «الخامس من ولد السابع يغيب عنكم شخصه، ولا يحل لكم تسميته» (١).

والسابع هو الإمام الكاظم التيلاء فيكون الخامس من ولده هو الثاني عشر، وبذا تبطل دعوة الواقفية مثلاً، حيث ادّعوا أن المهدي هو نفس السابع.

#### المشخص العددي السادس: السادس من السادس:

في رواية عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عبد الله ع

وحيث إن الإمام الصادق علي هو الإمام السادس، فيكون السادس من ولده هو الثاني عشر، وهو الإمام المهدي

وفي رواية أخرى عن أبي عبد الله المليلا أنه قال: «إن الغيبة ستقع بالسادس من ولدي، وهو الثاني عشر من الأئمة الهداة بعد رسول الله على ، أولهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب، وآخرهم القائم بالحق، بقية الله في الأرض، وصاحب الزمان...»(٢).

#### المشخص العددي السابع: الرابع من الثامن:

أحد الأساليب التي شخص بها الإمامُ الرضاع الله الإمامَ المهدي العلاية الإمامَ المهدي العلاية بطريقة التشخيص العددي الذي لا يقبل الشك ولا الريب، فقد روي عنه عنه عليه أنه قال: «لا دين لمن لا ورع له، ولا إيان لمن لا تقية له، إن أكرمكم عند الله أعملكم بالتقية». فقيل له: يا بن رسول الله إلى متى؟ قال: «إلى يوم الوقت المعلوم وهو يوم خروج قائمنا أهل البيت، فمن ترك التقية قبل خروج قائمنا فليس منا»، فقيل له: يا بن رسول الله، ومن القائم منكم قبل خروج قائمنا فليس منا»، فقيل له: يا بن رسول الله، ومن القائم منكم

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٣٨، ب٣٣، ح١٢.

٢. البحار: ج٥١، ص١٦٣؛ ومقتضب الأثر للجوهري: ص٤٠.

٣. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٤٢، ب٣٣، ح٢٣.

أهل البيت؟ قال: «الرابع من ولدي، ابن سيدة الإماء، يطهر الله به الأرض من كل جور، ويقدسها من كل ظلم، [وهو] الذي يشك الناس في ولادته، وهو صاحب الغيبة قبل خروجه...»(١).

وفي رواية أخرى عن الريان بن الصلت، قال: قلت للرضا عليه! أنت صاحب هذا الأمر ولكني لست بالذي صاحب هذا الأمر ولكني لست بالذي أملأها عدلاً كما ملئت جوراً، وكيف أكون ذلك على ما ترى من ضعف بدني، وإن القائم هو الذي إذا خرج كان في سن الشيوخ ومنظر الشبان، قوياً في بدنه حتى لو مديده إلى أعظم شجرة على وجه الأرض لقلعها، ولو صاح بين الجبال لتدكدكت صخورها، يكون معه عصا موسى، وخاتم سليان عليه!

# المشخص العددي الثامن: توالي ثلاثة أسهاء:

جاء تحديده به بأنه يأتي بعد أن تتوالى ثلاثة أسماء، هي: محمد وعلى والحسن، والمقصود من محمد هو الإمام الجواد الله ، ومن على ولده الإمام الهادي الله ، ومن الحسن الإمام العسكري الله ، وحينت إيكون الرابع هو الإمام الحجة المنتظر .

14+

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٧١ و٣٧١ و٣٧٢، ب٥٣، ح٥.

٢. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٧٦، ب٥٣، ح٧.

٣. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٣٣ و٣٣٤، باب ٣٣، ح١.



وفي رواية ثانية عن أبي الهيشم التميمي، عن أبي عبد الله عليه قال: «إذا توالت ثلاثة أسياء: محمد وعلي، والحسن، كان رابعهم قائمهم» (١٠).

#### تنبيه:

تبين بهذا العرض السريع أن الروايات تحدد الإمام المهدي على تماماً، بحيث لا يمكن الاشتباه أو وقوع الخطأ في تشخيصه، خصوصاً وأن العدد لا يقبل الخطأ – بالمعنى الذي تقدّم –، إلّا أنّه رغم ذلك، وُجدت تحديدات أخرى، تتنافى مع الثابت المتواتر من أن الإمام المهدي على هو الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت المتواتر من عليهم.

ويبدو أنها وُضعت لخدمة مآرب بعض المدّعين، وللتعمية على المؤمنين، ومن تلك التحديدات، التالى:

# أولاً: اسمه اسمى، واسم أبيه اسم أبي:

ورد هذا التحديد في بعض روايات العامة، مدّعين أن اسم الإمام المهدي هي مو محمد بن عبد الله، كما هو اسم النبي الأعظم على الله .

الواقع هو أن حديث (اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي) حديث ضعيف (۱)، بل موضوع فيه، أي إنه قد زيد فيه.

وقد نقد بعض كبار علمائهم هذه الزيادة الموضوعة كالشافعي، حيث قال: (أخبرنا الحافظ أبو الحسن محمد بن الحسين بن إبراهيم بن عاصم الآبري في كتاب مناقب الشافعي ذكر الحديث، وقال فيه: (وزائدة في روايته) لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطول الله ذلك اليوم حتىٰ يبعث الله رجلاً مني أو من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً)(٢).

1 V 1

١. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٣٣٤، باب ٣٣، ح٢.

٢. أي إنه لم يرد بسند صحيح أو موثق، بل إن بعض رجال سنده ضعيف لا يؤخذ برواياته.

٣. البيان للشافعي: ص٤٨٢

المراث ال

قلت [والكلام للشافعي]: وذكر الترمذي الحديث ولم يذكر قوله (واسم أبيه واسم أبي) وقال في مشكاة المصابيح: رواه الترمذي وأبو داود وليس فيه (واسم أبيه اسم أبي) وفي معظم روايات الحفاظ والثقات من نقلة الأخبار (اسمه اسمي) فقط، والذي روى (اسم أبيه اسم أبي) (فهو زائدة، وهو يزيد في الحديث) والقول الفصل في ذلك أن الإمام أحمد مع ضبطه وإتقانه دوّن هذا الحديث في مسنده في عدّة مواضع (واسمه اسمي). انتهى قول الشافعي... (").

وعلىٰ كل حال، فقد استغل البعض هذا الحديث المكذوب علىٰ رسول الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَل

الأول: محمد المحض (٢):

وهو محمد بن عبد الله بن الحسن المثنى بن الإمام الحسن المجتبى المعروف

١. مشكاة المصابيح: ٣/ ٢٤.

٢. هذا الجواب عن الحديث من مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ.

٣. ترجم له السيد الخوشي يَتَّتُي في معجم رجاله (ج١٧ ص ٢٤٩- ٢٥٠، رقم ١١١١) بها نصه: محمد بن عبد الله بن الحسن بن علي بن أبي طالب الميلا ، أبو عبد الله المدني: ذكر ابن داود (١٣٩١) من القسم الأول والسيد التفريشي (٤٨١) والميرزا في رجاليه، والمولى القهبائي: عد الشيخ إياه في رجاله من أصحاب الصادق الميلا، وأنه قتل سنة (١٤٥) بالمدينة، وزاد ابن داود قوله: (الملقب بالنفس الزكية). والنسخة المطبوعة خالية عن ذكره.

ثم إن محمداً هذا ادّعى الخلافة، دعا الصادق جعفر بن محمد اليّي إلى بيعته، وتكلم معه بكلام غليظ حتى بلغ الأمر إلى أنه أمر بحبسه اليّن، وكان الصادق اليّن يعظه ويصرفه عما أراد، ويخبره بأن الأمر لا يتم له، ولكنه لم يصغ إلى ذلك، وأصر على ما أراد حتى انتهى الأمر إلى قتله، راجع الكافي: الجزء ١، باب ما يفصل به بين دعوى المحق والمبطل في أمر الإمامة (١٨)، الحديث ١٧.

وروى الصفار بإسناده، عن المعلى بن خنيس، قال: كنت عند أبي عبدالله على إذ أقبل محمد بن عبدالله بن الحسن فسلم، ثم ذهب، ورق له أبو عبدالله على ودمعت عينه، فقلت له: لقد رأيتك صنعت به ما لم تكن تصنع، قال: رققت له، لأنه ينسب في أمر ليس له، لم أجده في كتاب علي في خلفاء هذه الأمة، ولا ملوكها. ←



بـ (المحـض)، وقد ثار قبيل ظهور الدولة العباسية، وكان المنصور الدوانيقي من أنصاره؛ ليُسقط الدولة الأموية.

وممن بايعه على أنَّه المهدي: أبوه عبد الله بن محمد، والمنصور الدوانيقي.

وتذكر الروايات أنَّ الإمام الصادق اللهِ أخبرهم بأنَّه ليس صاحب هذا الأمر، وأنَّه سيقتل، ولكنهم لم يصدقوه، بل البعض رماه بالحسد! وقيل: إنَّه تاب، وكانت نهاية أمره كما تنبأ الإمام الصادق اللهِ، حيث

وقيل: إنَّه تاب، وكانت نهاية أمره كم تنبأ الإمام الصادق عليَّلاً، حيث

# الثاني: الخليفة العباسي الملقب بالمهدي:

وهو محمد بن عبد الله المنصور الدوانيقي الخليفة العباسي الملقب بالمهدي، وقد اتخذ من كون اسمه (محمد بن عبد الله) مبرراً لادِّعائه المهدية بالاستناد إلى نفس الحديث المبتدع عن الرسول الأكرم عَيَالًا، وممن بايعه أبوه المنصور الدوانيقي، بل وكان يدعو إلى مبايعته على أنَّه هو المهدي.

## ثانياً: ابن حميدة:

جاء في رواية عن أمير المؤمنين علي تعريف الإمام المهدي به بأنه ابن حميدة، وقد علّق الشيخ الطوسي بعج رفضه لها: بأن المقصود من حميدة هي المصفاة أم الإمام الكاظم علي وأن نسبة الإمام المهدي المها باعتبار أنها

<sup>→</sup>وروىٰ عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عيسىٰ، عن صفوان، عن العيص بن القاسم، قال: قال لي أبو عبد الله ﷺ: «ما من نبي ولا وصي ولا ملك إلّا في كتاب عندي، والله ما لمحمد بن عبد الله فيه السم». بصائر الدرجات: الجزء ٤، باب ٢، في الأثمة عندهم الكتب التي فيها أسهاء الملوك، ح٦. أقول: الروايات في أن محمداً هذا ادّعىٰ الخلافة ولم ينته بنهي الإمام الصادق علي ، حتىٰ انتهىٰ أمره إلىٰ القتل متعددة...

وجوراً.

من أُمهات آبائه، فقد روي عن إسهاعيل بن منصور الزبالي، قال: سمعت علياً عليه في شيخاً بأذرعات "- قد أتت عليه عشرون ومائة سنة -، قال: سمعت علياً عليه في في يقول على منبر الكوفة: كأني بابن حميدة قد ملأها عدلاً وقسطاً كها ملئت ظلماً

فقام إليه رجل فقال: أهو منك أو من غيرك؟ فقال: لا بل هو رجل نعير").

قال الشيخ الطوسي وَأَنِّ فالوجه فيه: أن صاحب (هذا) الأمريكون من ولد حيدة وهي أم موسى بن جعفر التيلا كما يقال: يكون من ولد فاطمة عليها، وليس فيه أنه يكون منها لصلبها دون نسلها، كما لا يكون كذلك إذا نسب إلى فاطمة عليها، وكما لا يلزم (أن يكون) ولده لصلبه وإن قال: "إنه يكون مني"، بل يكفي أن يكون من نسله".

علىٰ أن الرواية ضعيفة السند، لأنها رويت (عن شيخ بأذرعات)، فضلاً عن أن (إسهاعيل بن منصور الزبالي) مجهول الحال، إذ لم يُذكر في كتاب الرجال (٠٠).

وهكذا فإن (إبراهيم بن محمد بن حمران) لم يُذكر في كتب الرجال، فهو مجهول (٥٠).

١. وهو بلد في أطراف الشام، يجاور أرض البلقاء وعمان ... [معجم البلدان للحموي: ج١، ص١٣٠].

٢. الغيبة للطوسي: ص٥١٥، ح٠٤.

٣. الغيبة للطوسي: ص٥٢.

٤. مستدركات علم رجال الحديث للشيخ علي النهازي الشاهرودي: ج١، ص ٦٧١، الترجمة رقم ٤٥٣ / ٢٠٢١.

٥. معجم رجال الحديث للسيد الخوئي: ج١، ص٥٣، الترجمة رقم ٢٥٩؛ ومستدركات علم رجال الحديث للشيخ علي النازي الشاهرودي: ج١، ص١٩١، الترجمة رقم ٤٣٥.



ويبدو أن هذه الرواية من موضوعات الواقفة، لدعم ما ذهبوا إليه من أن المهدي هو الإمام الكاظم اللهافي ويشهد لذلك أن الشيخ الطوسي والمحموعة ضمن الأخبار التي استدلوا بها على ذلك، حيث قال في بداية نقله لمجموعة من هذه الأخبار ما نصه: (فأمّا ما ترويه الواقفة فكلها أخبار آحاد لا يعضدها حجة، ولا يمكن ادعاء العلم بصحتها، ومع هذا فالرواة لها مطعون عليهم، لا يوثق بقولهم ورواياتهم وبعد هذا كله فهي متأولة.

ونحن نذكر جملاً مما رووه ونبيِّن القول فيها، فمن ذلك أخبار ذكرها أبو محمد على بن أحمد العلوي الموسوي في كتابه (في نصرة الواقفة))".

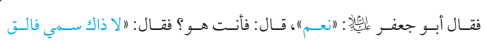
ونفس العلوي هذا مجهول الحال، سوى ما عرفناه من هذا النص عن الشيخ الطوسي بأنه من الواقفة، وقد قال فيه في مستدركات علم رجال الحديث ما نصه: على بن أحمد العلوي الموسوي أبو محمد: لم يذكروه. له كتاب في نصرة الواقفة. نقل عنه الشيخ في كتاب الغيبة ص٣٢ مكرراً إلى ٤٦ وأجاب عن أحاديثه واحداً بعد واحد").

# ثالثاً: سمي فالق البحر:

روى العلوي السابق بسنده عن محمد بن مروان، عن أبي جعفر التلاقال: قال: قال رجل: جعلت فداك إنهم يروون أن أمير المؤمنين التلاقال بالكوفة على المنبر: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث الله رجلاً منى يملأها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً».

١. الغيبة للطوسي: ص٤٣.

٢. مستدركات علم رجال الحديث للشيخ على النهازي الشاهرودي: ج٥، ص٥٢٩، الترجمة رقم ٩٦٤٥.



\_\_\_ البحـر»

ومعلوم أن فالق البحر هو النبي موسى عليه وأن الإمام المهدي الله ليس من أسائه ذلك، مما يعني أن المقصود من هذه الرواية أن المهدي الذي اسمه موسى هو الإمام الكاظم عليه مما يعني أنه من الأخبار الموضوعة لتقوية دعوى مهدوية الإمام الكاظم عليه التي كان يقول بها الواقفية، ولذلك ذكرها الشيخ الطوسي في الأخبار التي استُدل بها على ذلك".

ثم ذكر عدة أحاديث، ومنها الحديث المذكور، وعلق عليه قائلاً: فالوجه فيه: بعد كونه خبراً واحداً أن لسمي فالق البحر أن يقوم بالأمر ويملأها قسطاً وعدلاً إن مكن من ذلك، وإنها نفاه عن نفسه تقية من سلطان الوقت لا نفى استحقاقه للإمامة (7).

#### فتلخص من كل ما تقدم:

أولاً: أن التشخيص أمر مهم في تحديد المفهوم، وفي تحديد المصداق، منعاً للتداخل، أو الاشتباه، وهو ما يُحْكم غلق الباب بوجه من يبغي التزوير أو التحريف أو استغلال الألفاظ لتطبيقها على مصاديق غير واقعية.

ثانياً: أن أهل البيت المهل في الوقت الذي اشتركوا في خصائص كثيرة، إلّا أن تلك الخصائص قد تنصرف إلى خصوص الإمام المهدي الله زمن الغيبة الكبرى، كونه هو إمام الزمان فيها.

ثالثاً: أن النصوص الروائية قد ذكرت مشخصات عديدة للإمام

١. الغيبة للطوسي: ص٤٦، ح٣٠.

٢. الغيبة للطوسى: ص٤٣.

٣. الغيبة للطوسي: ص٤٦.



المهدي هي، كان من أدقها تشخيصاً، وأكثرها تحديداً المشخصات العددية، والتي حدّدت المهدي بالثاني عشر من أئمة أهل البيت المين أو التاسع من ولد الحسين المين وهكذا وجدنا المشخصات العددية مما لا يقبل الشك ولا الريب ولا التطبيق على غير الإمام المهدي هي الذي هو ابن الإمام العسكري المين الصلبي المباشر.

رابعاً: أن المسخصات العددية نافعة جداً في ردّ الدعاوى الفارغة والكاذبة التي تدّعي المهدوية، وكان مصداقها مما لا ينطبق عليه المحدّد والمسخّص العددي، فتبطل بذلك الكثير من الدعاوى تاريخياً، بل والمعاصرة.





# التنمية الاقتصادية في دولة الإمام المهدي على الإمام المهدي الإمام المهدي المهد





#### تمهيد:

#### ١ - المراد من التنمية الاقتصادية المهدوية:

لا نقصد بالتنمية الاقتصادية المفهوم الدارج لها المتمثل بالتنمية والتقدم الاقتصادي في بلد معين فحسب، بل المقصود من التنمية الاقتصادية في العالم بحثنا ازدياد الشروة وتحقيق الرفاه الاجتهاعي والعدالة الاقتصادية في العالم البشري بأسره، وأمَّا تحقق التنمية الاقتصادية في بلد دون بلد فلا تسمىٰ تنمية اقتصادية بالمعنى الحقيقي لها، لأنها تنمية علىٰ حساب تردي الاقتصاد في البلدان الأخرى. وهذا ما يميز الدولة المهدوية عن غيرها، فإنَّا جاءت لتحقيق العدالة الاقتصادية والرفاه الاجتهاعي في جميع العالم البشري لا يستثنى من شيء، وهذا يدل علىٰ عالمية الشريعة الإسلامية وعلىٰ كونها لا تخص فئة معينة، وبناء علىٰ هذا فمفهوم التنمية الاقتصادية في الإسلام أوسع بكثير من المفهوم الدارج الذي يختص ببلد معين، حيث يتم تعيين التنمية الاقتصادية في علىٰ أساس مقدار الدخل القومي والتوزيع العادل وإخفاض معدل البطالة في ذلك الملك اللدار.

١. انظر: التنمية الاقتصادية - مايكل تودارو - استيفن اسميث: ص٢٨.

٢ - أسباب تحقق التنمية الاقتصادية في الدولة المهدوية:

إنَّ التنمية الاقتصادية العالمية التي تستبع العدالة الاقتصادية والرفاه الاجتهاعي والسعادة الحقيقية هو حلم العالم البشري الذي لم يتحقق منذ العصور القديمة، بل وحتى في عصر النبي عَيْنَ وحكومة أمير المؤمنين عليه وإلى الآن، ولكن هذا الحلم سيتحقق في عصر الظهور، والسر في في عدم تحققه حتى الآن هو عدم توفر الأسباب التي توجب التنمية الاقتصادية، وفيها يلي إشارة إجمالية لهذه الأسباب.

يمكن تقسيم هذه الأسباب طبقاً لما يستفاد من التعاليم الإسلامية إلى قسمين:

القسم الأوّل: الأسباب الطبيعية: وهي منظومة كبيرة مستفادة أيضاً من النصوص.

فأوّ لها: التخطيط: وقد ورد في القرآن الكريم ونصوص أهل البيت المهل المعالم الم

بتقريب: أنَّ البصير هو الذي يعتمد علىٰ تفكيره في التخطيط، فالتخطيط من مصاديق البصيرة والتفكير، وقد ورد في الروايات: «فكر ساعة خير من عبادة سنة»(١)، بتقريب أنَّ التخطيط قبل العمل أفضل من العمل وإن كثر.

وثانيها: العمل الدؤوب والمستمر: وقد ورد الحث عليه في القرآن والروايات أيضاً، قال تعالى: ﴿وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَىٰ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ (التوبة: ١٠٥).

١. سورة آل عمران: ١٩١؛ سورة البقرة: ٢٦٦ و٢١٩.

٢. عوالي الئالي - ابن ابي جمهور الاحسائي: ج٢، ص٥٧.

14.



بتقريب: أنَّ قوله: ﴿اعْمَلُوا﴾ دال على مطلوبية العمل ومحبوبيته، وعن الإمام الصادق عليَّهِ: ﴿لما مات إبراهيم ابن رسول الله عَيْلُهُ وَالله عَيْلُهُ فِي قبره خللاً فسواه بيده، ثم قال: إذا عمل أحدكم عملاً فليتقن... » ((). ودلالة الحديث على الاستمرار لا تخفى فإنَّه رغم كونه في مصيبة الَّا أنَّه بادر إلى الإتقان.

القسم الثاني: الأسباب الغيبية: وهي أيضاً منظومة كبيرة مستفادة من النصوص، كالدعاء والعمل بالأحكام وترك المعاصي وطاعة الباري على وامتثال أوامره. كقوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرىٰ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالْأَرضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِما كانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (الأعراف: ٩٦).

بتقريب: أن هناك علاقة بين الايهان والتقوى ونزول البركات من السهاء والارض وكذلك توجد علاقة بين التكذيب وبين نزول البلاء والقحط والارض وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ والجدب، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ والجدب، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ قُوبًا إِلَى قُوتِكُمْ ﴾ (هود: ٥٢)، وقال عَلَيْكُمْ مِدْراراً قُ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ مَذَاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ مَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ مَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهاراً ﴾ (نوح: ١٠-١٢). وهذه الايات دالة بوضوح على ان التوبة والاستغفار لها دور كبير في التنمية الاقتصادية وزيادة الامطار والاموال والبنين والجنات والانهار والرفاهية.

وهذان القسان من الأسباب أحدهما مكمِّل للآخر، ولا يمكن الاستغناء عن أحدهما في تحقيق التنمية الاقتصادية، والعدالة الاقتصادية، والرفاه

١. وسائل الشيعة - الحر العاملي: ج٣، ص٢٢٩.

المراث ال

14

الاجتماعي، والمشكلة التي يعيشها العالم اليوم هو التبعيض في هذه الأسباب، فنجد المسلمين يتقنون الثاني ويعملون به، ولكنهم تناسوا أو نسوا القسم الأول، في حين نجد غير المسلمين من الدول المتطورة قد عملت بالأوَّل وتناست أو نسيت الثاني، ولذا لا نجد التنمية الاقتصادية بالمعنى الحقيقي لها لا في العالم الإسلامي ولا في العالم غير الإسلامي، وهذان القسمان -أي الأسباب الطبيعية والأسباب الغيبية - يتحققان في عصر الظهور، وبذلك تحصل التنمية الاقتصادية في العالم البشري بأسره تبعاً لتحقق أسبابا.

وبفقدان أحده هذه الأسباب أو بعضها يمتنع الوصول إلى هذا الهدف، فالدولة الإسلامية لم تتحقق إلّا في عصر النبي الأكرم على الأكرم على الله على وبالرغم من الصفات الكهالية التي كان يمتاز بها كل من رسول الله على وأمير المؤمنين الله إلّا أن المجتمع آنذاك لم يكن مؤهلاً لتحقيق العدالة، ولذا كان أمير المؤمنين الله يقول لهم: «ألا أنكم لا تقدرون على ذلك، ولكن أعينوني بورع المؤمنين الله يعقول لهم: والقرآن الكريم ينص على أنَّ الهدف لا يتحقق إلّا من واجتهاد، وعفة وسداد» والقرآن الكريم ينص على أنَّ الهدف لا يتحقق إلّا من خلال التغيير الجذري لنفوس أفراد المجتمع، ولذا قال: ﴿إِنَّ الله لا يُغيرُ ما يِقَول هم حَقَىٰ يُعَيرُوا ما يِأَنفُسِهم ﴾ (الرعد: ١١)، ويقول في آية أخرىٰ: ﴿وَلَوْ الله مَن السَّماءِ وَالْأَرْضِ ﴾ (الأعراف: ٩٧).

إذن طبقاً للآيات المتقدمة يخضع نزول بركات السهاوات والأرض لعوامل نشير إلى بعضها:

الأوَّل: التغيير الداخلي لأفراد المجتمع وصلاحهم.

الثاني: الإيمان والتقوى.

١. نهج البلاغة: ج٣، ص٠٧، الكتاب ٥٤.



الثالث: أن تتصف جميع المجتمعات بهذه الصفة وهي الإيمان والتقوى الويناء النفس، ولذا لم يعبر القرآن الكريم (ولو أنَّ بعض أهل القرى)، بل قال: ﴿أَهْلَ الْقُرَىٰ﴾، فالكل ينبغي أن يتصف بهذه الصفة.

ومن هنا لا تَرِد الشبهة القائلة: إنَّ هناك أُناساً لا إيان لهم ولا تقوى، ولكنهم يعيشون أعلى مستويات التنمية الاقتصادية.

إذ يجاب عنها: أنَّ هؤلاء إنها تمتعوا بذلك لأجل غصب حقوق الآخرين، ولهذا قال أمير المؤمنين المهيد: «ما متع غني إلّا بها جاع فقير» نعم لو استطاعت الدول القضاء على الفقر في جميع العالم من دون الإيهان بالله تعالى واتقائه، فسيكون هذا نقضاً علينا، ولكن هذا مستحيل؛ لأنَّ عدم الإيهان بالله تعالى يقتضي – حسب الطبيعة البشرية غير الملتزمة بتعاليم السهاء – سلب حقوق الآخرين. إذن التنمية الاقتصادية التي تسبب سعادة جميع البشرية وتحقق الرفاه الاجتهاعي والعدالة الاقتصادية إنها تحصل في عصر دولة الإمام المهدي

والهدف من هذا المقال هو تبيين أبعاد هذه التنمية الاقتصادية على ضوء النصوص الدينية، ودراسة أسباب ازدياد الثروة وحصول التنمية، ثم نحاول بيان دور الحكومة المهدوية في تحقيق العدالة الاقتصادية والرفاه الاجتهاعي. و البحث يقع في ثلاثة محاور:

## المحور الأول: معالم التنمية في الثروات الطبيعية:

عند ظهور الإمام المهدي الله واستتباب الحكومة المهدوية يرتفع معدل التنمية في الشورة والمصادر الطبيعية إلى أعلى مستوياته، طبقاً لما وردنا من النصوص والروايات بشأن الوضع الاقتصادي في الحكومة المهدوية، فتخرج

١. روائع نهج البلاغة: ص٢٩.



الأرض بركاتها بسبب وفرة الأمطار والأنهار والأودية والغدران، وتقدم الزراعة وازدياد محاصيلها وحصول التنمية في الشروة الحيوانية، وحصول التنمية في السكان واستخراج المعادن وكنوز الأرض والطاقة الكهربائية. ولأجل التعرف علىٰ مقدار هذه التنمية الاقتصادية لابد من دراسة ذلك علىٰ ضوء ما بأيدينا من النصوص التي تعنيٰ بذلك، ويتم الاقتصار علىٰ بيانها ومقدار هذه التنمية من دون الإلماع لسبب هذه التنمية الاقتصادية، كما يتم ترتيبها حسب أهمية المصدر الطبيعي ودوره الأساسي في تقدم الاقتصاد.

#### ١ - تنمية المياه والأمطار النافعة:

المياه والأمطار هي أساس الحياة، ولولا المياه لم نجد كائناً حياً على وجه الأرض، كما أن للمياه والأمطار دوراً محورياً في تنمية الاقتصاد، فقلة المياه تنبئ عن تردي الاقتصاد، كما أن وفرتها بشكل مناسب يؤول إلىٰ تقدم الاقتصاد وتنميته ورُقيِّه، ولا ريب أن أحد الأسباب المهمة في تردِّي الاقتصاد في العصر الحاضر هو قلة الموارد المائية، ويرتفع مستوى المياه ووفرة الأمطار في عصر الحكومة المهدوية ويكون سبباً للتنمية الاقتصادية في هذه الدولة الكريمة، وقد دلت الروايات الشريفة على هذه الحقيقة.

فقد ورد عن رسول الله عَيْنِينَّهُ: «... وتمطر السياء مطرها، وتخرج الأرض بركاتها، وتعيش أمتى في زمانه عيشاً لم تعشه قبل ذلك» ٥٠٠.

وقدروى عنه عَلَيْهُ: «يكون في أمتى المهدى ، يملأها قسطاً وعدلاً كا ملئت ظلماً وجوراً، وتمطر السماء مطراً كعهد آدم الله وتخرج الأرض بركتها، وتعيش أمتى في زمانه عيشاً لم تعشه قبل ذلك في زمان قط ١٠٠٠.

١.. المصنف - ابن أبي شيبة الكوفي: ج٨، ص٦٧٨.

٢. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن - السيد ابن طاووس: ص٣٢٢.



وروي عن الإمام جعفر الصادق عليه: «وإذا آن قيامه مطر الناس جمادي الآخرة وعشرة أيام من رجب مطراً لم ير الخلائق مثله» (١٠).

وعن سعيد بن جبير، قال: «إنّ السنة التي يقوم فيها القائم المهدي تمطر الأرض أربعاً وعشرين مطرة ترى آثارها وبركتها إن شاء الله»(").

وفي رواية عن النبي الأكرم عَلَيْلُهُ: «... يرسل الماء عليهم مدراراً، ولا تدع الأرض شيئاً من نباتها إلّا أخرجته»(٢).

وعنه عَيْنَ أُنَّه قال: «... وتزيد المياه في دولته، وتمدُّ الأنهار، وتضعف الأرض أكلها وتستخرج الكنوز كلّها»(١٠).

وفي رواية عنه عَيْنَ الله الله الأنهار، وتفيض العيون، وتنبت الأرض ضعف أكلها»(٥٠).

ووردت رواية تنص على أنَّ الله تعالىٰ يسقيه - أي المهدي على الغيث، وهي كالتالي:

عن رسول الله عَيَّالَهُ أنّه قال: «يخرج في آخر أمتي المهدي، يسقيه الله الغيث، وتخرج الأرض نباتها...»(٢).

وزيادة المياه ناجمة عن زيادة المطر، وينجم عنها زيادة الأنهار وتوسعها طبيعياً.

١. الإرشاد - الشيخ المفيد: ج٢، ص ٣٨١.

٢. الإرشاد - الشيخ المفيد: ج٢، ص٢٨١.

٣. المجلسي - بحار الأنوار: ج١٥، ص٨٣.

٤. المقدسي - عقد الدرر في أخبار المنتظر: ص٨٣.

٥. الشيخ المفيد - الاختصاص: ص٩٠٦.

٦. الريشهري - ميزان الحكمة: ج١، ص١٨٧.

# التنمية الزراعية:

الزراعة من المصادر الطبيعية والشروات المهمة في تقدم عجلة الاقتصاد، فكلها ازداد المنتوج الزراعي أدى ذلك إلى حالة من التحسن ورفع مستوى الفقر، وبها أن الانتاج الزراعي له ارتباط وثيق بطعام الإنسان الذي يحتاجه في كل يوم عدة مرات، فهذا يعني أن الانتاج الزراعي له ارتباط بحياة الإنسان ومعيشته، وهذا الارتباط مصيري، ومع انعدام الانتاج الزراعي أو ترديه قد يؤدى إلى هلك الإنسان على الأرض.

ويرتفع الانتاج الزراعي في عصر الحكومة المهدوية ويصل إلى قمته، وتحصل تنمية في الانتاج الزراعي، وهذه التنمية متفرعة على التنمية على مستوى المياه والأمطار التي تقدمت قبل قليل، فإنه إذا ازدادت الأمطار والمياه، سيساهم ذلك في تقدم الزراعة بجميع ألوانها، فيساهم في إصلاح الأراضي الزراعية، ونمو النباتات الطبيعية.

ومن هنا نجد أن الروايات السابقة كانت تفرع النعمة الزراعية على وفرة الأمطار، مثل:

قول عَيْنَ الله الله عليهم مدراراً، ولا تدع الأرض شيئاً من نباتها إلّا أخرجته».

وقوله عَيَّا : «يخرج في آخر أمتي المهدي، يسقيه الله الغيث، وتخرج الأرض نباتها...».

وفي الرواية التي تقدمت عن النبي عَيَّا الله : «... تمد الأنهار، وتفيض العيون، وتنبت الأرض ضعف أكلها».

#### ٣ - التنمية الحيوانية:

توفير المياه والنبات يؤدي إلى نمو الشروة الحيوانية، فمن الطبيعي أن تكثر الحيوانات الأليفة والصالحة للأكل، وقد دلت الروايات علىٰ ذلك:



قال رسول الله عَلَيْهُ: «يخرج المهدي في أمتي يبعثه الله غياثاً للناس، تنعم الأُمة وتعيش الماشية وتخرج الأرض نباتها ويعطي المال صحاحاً»(١).

وقال عَيْنَ الله : «يخرج في آخر أمتي المهدي، يسقيه الغيث، وتخرج الأرض نباتها، ويعطى المال صحاحاً، وتكثر الماشية وتعظم الأُمة» (").

ويستفاد من هذه الروايات - لاسيها من التعبير و «تعظم الأُمة» - أن للتنمية الاقتصادية وازدياد الشروات الطبيعية دوراً كبيراً في تطور الأُمة وقدرتها الاقتصادية وعظمتها وعزتها، ومن هذا يُعلم أن أحد أهم مقومات الأُمة العزيزة والعظيمة هو التقدم الاقتصادي.

#### ٤ - تنمية المعادن وكنوز الأرض:

المقصود بكنوز الأرض هي المعادن الباطنة في الأرض، كالذهب والفضة والحديد والنحاس والنفط وغيرها من المعادن، ولعل هناك كنوزاً موجودة في الأرض لم يتم العثور عليها حتى الآن، ولكن عند الظهور يتم العثور عليها وزيادة هذه الموارد التي عبرت عنها الرواية الآتية بالكنوز ستؤثر على التنمية الاقتصادية مما يؤدي إلى وفرة الأموال وكثرتها ويحصل الرفاه الاجتماعي، وهذا ما تشير إليه الروايات التالية:

عن المفضل عن الإمام الصادق التيلا: «... تظهر الأرض كنوزها حتى يراها الناس على وجهها...»(٢).

جاء عن الإمام محمد الباقر عليه أنّه قال: «القائم منّا منصور بالرعب مؤيد بالنصر... وتظهر له الكنوز»(٠).

١. بحار الأنوار: ج١٥، ص٨١.

٢. عقد الدرر في أخبار المنتظر - للمقدسي: ص١٤٤.

٣. الشيخ المفيد - الإرشاد: ج٢، ص٣٨١.

٤. مختصر إثبات الرجعة: ص٢١٦.

عن رسول الله عَيْنَ أَنَّه قال: «... وتزيد المياه في دولته، وتمدُّ الأنهار، وتضعف الأرض أكلها وتستخرج الكنوز كلّها» ٧٠.

14

قال رسول الله عَيْنَاللهُ: «المهدي من ولدي... يستخرج الكنوز...» (١).

وفي رواية عن رسول الله عَيْنِ قال: «... ويظهر الله له كنوز الأرض ومعادنها»(٢).

ونلاحظ في هذه الروايات أن استخراج الكنوز تارة ينسب إلى نفس الأرض، أي أن الأرض تقوم بعملية إظهار الكنوز إلى الخارج فيراها الناس، وأخرى ينسب إلى نفس الإمام المهدي على حيث ورد في الرواية يستخرج الكنوز، وثالثة ينسب إلى الكنوز نفسها أي أن الكنوز هي التي تخرج نفسها، ورابعة ينسب إلى الفاعل المجهول، وخامسة ينسب إلى الله تعالىٰ.

ولا ريب أن هذا التنوع في التعبير يكشف عن أنَّ جميع هذه الأمور دخيلة في استخراج الكنوز والمعدن فتجتمع الأسباب الطبيعية والغيبية على استخراج هذه الكنوز كما سنشير إلى ذلك فيما يأتي إن شاء الله تعالى.

#### ٥ - التنمية السكانية:

من مصادر الطبيعة هو الإنسان نفسه، فإن الإنسان يعد أحد أهم المصادر الطبيعية في الأرض، بل من أفضلها، حيث إنه يمثل عنصراً منتجاً، ولولا الإنسان لما وجد أي إنتاج على الأرض ولبقيت الثروة على حالها من دون فائدة، فهو في حد ذاته ثروة منتجة وليس ثروة راكدة. ولذا فزيادة السكان في حد ذاتها تنمية اقتصادية.

ويرى (توماس مالتوس) أن زيادة السكان تنافي التنمية الاقتصادية، لأن ازدياد السكان يكون على أساس متوالية هندسية، بينها يزيد الإنتاج الزراعي

١. عقد الدرر في أخبار المنتظر، للمقدسي: ص٨٣.

٢. البيان في أخبار صاحب الزمان، الكنجي الشافعي، ص١٣٧.

٣. كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص٣٩٣.

المراث ال

14

وفق متوالية حسابية، وهذا ما يؤدي حتاً إلى نقص الغذاء والسكن. والمفروض أن مصادر الثروة لا يمكنها تلبية كم هائل من احتياجات السكان ويتسبب ذلك بزيادة معدل الفقر (). ولكنه غفل عن أنَّ زيادة السكان عاملٌ مهمٌ في زيادة الإنتاج والدخل القومي، لأنَّ كل فرد من الإنسانية يُعد قوة منتجة، كما أنَّ التقدم التقني في وسائل الإنتاج له تأثير كبير على زيادة المحاصيل الزراعية والحيوانية بالنحو الذي يلبي حاجة البشرية بل أكثر، ولذا فازدياد السكان لا ينافي التنمية الاقتصادية، بل هو عاملٌ مهمٌ فيها.

وتشير بعض الروايات إلى زيادة السكان في عصر دولة الإمام المهدي على حيث ورد فيها: «... ويعمر الرجل في ملكه حتى يولد له ألف ولد ذكر لا يولد له فيهم أنثى ...» (").

بتقريب: أنَّ تعمير الإنسان أكثر مع بقاء قوته يؤدي إلى زيادة إنتاجه وتضاعف خدماته، وهذا من المعاني الكنائيِّة التي يحتملها هذا النص.

# ٦ - التنمية على المستوى النوري والضوئي:

النور من المصادر الطبيعية التي نحصل عليها من الشمس، فإن ضياء الشمس له فوائد كثيرة من أهمها القدرة على رؤية الأشياء وإبصار الطريق، ودورها في إنتاج المحاصيل الزراعية، ولكن نور الشمس هذا فائدته وقتية، لأنه مختص بالنهار فقط، أمّا في الليل فلا ضياء ولا نور، ومن هنا يحتاج الناس إلى النور البديل في الليل، بل في بعض الأماكن في النهار، فجاءت الاختراعات الكبيرة التي ساهمت في الحصول على الضياء في عصر الظهور وحكومة الإمام المهدي هي، فإن هذا النور سيستمر حتى في الليل ويمكن

١. انظر: التنمية الاقتصادية، مايكل توداروا\_استيفن اسميث، ص٢٩٦-٢٩٧.

٢. الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢٦٨.

اللناس الرؤية ويتصل النهار بالليل، لكن لا بمعنى أن الشمس تبقى على حالها، لأن هذا خلاف النظام الفلكي التكويني الذي سَنَّه الله تعالى، فإن عملية الليل والنهار ناتجة عن حركة الأرض ومع فرض بقاء الشمس يحصل الفساد التكويني والنقض لقانون النظم.

بل المقصود بقرينة قوله عليَّ في الرواية التي ستأتي «أشرقت الأرض بنورها» أي إنَّ النور موجود في الأرض وليس مستمداً من الساء، وهذا التعبير يدل على ازدياد الحصول على الطاقة من مصادر الأرض.

حيث ورد عن الإمام الصادق التَّلا: «إن قائمنا إذا قام أشرقت الأرض بنورها واستغني العباد عن ضوء الشمس وذهبت الظلمة....» (١٠). وهو من المعاني الكنائية عن استثار الطاقة الأرضية في إيجاد النور المضاهي لوجود النور الشمسي.

هـذا هـو المعنيٰ المستفاد من الرواية المتقدمة كما ويحتمل أن يراد منها معان أخرى:

المعنى الأول: أن يراد بالنور الذي يستغنى به عن نور الشمس هو نور العدل وتذهب الظلمة أي ظلمة الظلم والجور".

وهـذا المعني وإن كان صحيحاً في نفسه، لكنه بعيـد عـن سياق الروايـة، لأن نور الشمس نور حقيقي ونور العدل نور مجازي، ولا معني لاستغناء العباد عن نور الشمس بنور العدل، لأن آثار نور الشمس تكوينية وآثار نور العدل اعتبارية.

المعنى الثاني: أن يراد أنَّ الناس يحتاجون إلى نور الشمس للزراعة والمحاصيل

19.

١. نفس المصدر، وينظر: روضة الواعظين: ص٢٦٤.

٢. لاحظ: الأنوار الساطعة في شرح الزيارة الجامعة للشيخ جواد بن عباس الكربلائي: ج٥، ص٠٠٣.



الزراعية التي تمثل لهم الغذاء ومع وجود الغذاء من دون الحاجة إلى ضوء الشمس يستغني العباد عن ضوء الشمس ".

وهذا المعنى غير تام، لأن ضوء الشمس لا تنحصر فائدته في المحاصيل الزراعية، بل له فوائد كثيرة من أبرزها الضوء لتحقق الرؤية والمقصود من استغناء العبادعن ضوء الشمس في تحقق الرؤية في الليل كها هو واضح لا الضوء لأجل الزراعة، ويدل على هذا قوله: «وذهبت الظلمة» أي ظلمة الليل، ويشهد على ذلك أن هناك في بعض النسخ للرواية «وصار الليل والنهار واحداً وذهبت الظلمة» وهذا التعبير يؤكد المعنى الذي ذكرناه. والحاصل: أن الطاقة تصل إلى درجة بفضل وفرة المصادر الطبيعية أن تكون أكثر الأماكن بل كلها، مضيئة، فيستغني الناس عن ضوء الشمس بمقدار الرؤية في الليل طبعاً.

# المحور الثاني: أسباب تنمية الثروة والمصادر الطبيعية في عصر الظهور:

أشرنا في المحور الأول إلى التنمية الحاصلة في عصر الظهور وحكومة الإمام المهدي هي، واتضح لنا معالم تلك التنمية ومقدارها في الشروة والمصادر الطبيعية. ولا ريب أن التنمية المذكورة لا يمكن أن تحصل اعتباطاً أو صدفة، بل تخضع إمّا للعوامل الإعجازية، أو العوامل المعنوية، أو العوامل المادية، أو تجتمع العوامل الإعجازية والمعنوية والمادية على تحقيق ذلك.

إذن هناك أربعة احتمالات نشير إليها:

# الاحتمال الأول: العوامل الإعجازية:

إنَّ حصول التنمية الاقتصادية في عصر الظهور يرجع إلى أسباب إعجازية

١. لاحظ الانوار الساطعة في شرح الزيارة الجامعة، الشيخ جواد بن عباس الكربلائي: ج٥ ص٠٠٣.

٢. دلائل الامامة، ابن جرير الطبري الشيعي، ص٤٨٦.

وليست أسبابه طبيعية كازدياد الإنتاج، ومن المعلوم أنَّ هذا الاحتهال يحتاج إلى توجيه؛ لأن الأصل الأولي هو جريان الأمور على أسبابها ومسبباتها إلّا إذا التضت الحكمة الإلهية ذلك، لأجل إثبات الدين أو نصرة الدين وحاكمية

الدولة الإلهية وغيرها من الأسباب.

وهذا الاحتمال يمكن أن يعضده عدة شواهد وقرائن:

الوعد الإلهي: أن الله تعالى وعد في القرآن الكريم أن يظهر الدين الإسلامي على الدين كله، وهذا الوعد الإلهي يستفاد منه أن نصرة الدين تحتاج إلى التدخل الإلهي، وحيث إن التنمية الاقتصادية تحتل جانباً مهاً من رصانة الحكومة وقدرتها وسيطرتها، فلابد من أنْ توجد ولو بشكل إعجازي.
 عستفاد من جملة من الروايات أن الإمام شه منصور بالرعب كالنبي الأكرم مي أي إن هذا النصر يحصل من خلال التدخل الإلهي، وبها أن أحد دعائم قوة الدولة وانتصارها هو تقدمها على المستوى الاقتصادي وازدياد ثروتها وهو بحاجة إلى التدخل الإلهي والإعجاز كإرسال المطر بشكل غير

إلّا أن هذا الاحتهال يواجه مشكلة وهي القاعدة المتبعة في القانون الإلهي، حيث إن سنة الله جرت على أن تجري الأمور حسب أسبابها ومسبباتها، فهادام يمكن أن ترجع هذه التنمية الاقتصادية على جميع مستوياتها إلى عوامل طبيعية فلا حاجة إلى الإعجاز والتدخل الإلهي.

#### الاحتمال الثاني: العوامل المادية:

أن تكون هذه التنمية الاقتصادية نشأت من خلال العوامل المادية، وليس هناك أي نوع من الإعجاز فيها، فإن هناك عوامل مادية كثيرة تؤدي إلى تحقق التنمية الاقتصادية، نشير إليها:



منها: توفير فرص العمل إلى أعلىٰ المستويات والحد من البطالة، ومن المعلوم أن زيادة فرص العمل والحد من البطالة له تأثير كبير علىٰ نمو الاقتصاد.

ومنها: رفع مستوى الإنتاج، ومن المعلوم أن زيادة الإنتاج تؤدي إلى زيادة الدخل القومي، وذلك يزيد من مستوى التنمية الاقتصادية وغيرها من الأسباب المادية.

والعوامل المادية لا يمكن بمفردها أن تحقق التنمية الاقتصادية الحقيقية وقد أثبت لنا التاريخ أن الماديين إنها اصبحت دولهم نامية على أساس جوع وفقر الدول الأُخرى.

#### الاحتمال الثالث: العوامل المعنوية:

ونشير إلى جملة من هذه العوامل:

الإيان بالله تعالى والتقوى، وهذه سنة من سنن الله تعالى في الكون والحياة، ويدل على ذلك قول ه تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرِى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالْأَرضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (الأعراف: ٩٦).

الاستغفار فيمكن أن يكون جميع أفراد المجتمع في عصر الظهور مستغفرين لله تعالى، ومن الطبيعي أن ينتج ذلك غزارة الأمطار ونزول البركات، قال الله تعالى: ﴿ وَيا قَوْمِ السّتغفروا رَبَّكُمْ ثُم ثُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السّماءَ عَلَيْكُمْ مِدْراراً وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ ﴾ (هود: ٥٧)، وقال على: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفّاراً ۞ يُرْسِلِ السّماءَ عَلَيْكُمْ مِدْراراً ۞ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ عَلَيْكُمْ مِدْراراً ۞ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهاراً ﴾ (نوح: ١٠-١٢).

و في المان

17

٣ - الالتزام بالمنهج الإلهي، ويدل عليه قوله تعالىٰ: ﴿وَأَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَىٰ الطّرِيقَةِ لَأَسْقَيْناهُمْ مَاءً غَدَقا ﴾ (الجن: ١٦)، ومن الطبيعي أن يكون المجتمع المترقب لظهور الإمام ﴿ متوجهاً للاستغفار والتوبة، ولتقوىٰ الله، والالتزام بتعاليمه وأوامره، والانتهاء عن نواهيه، وكذلك وجود الدولة والحكومة العادلة التي ترعىٰ كل ذلك وتوجه المجتمع نحو الله تعالىٰ ليسمو ويتكامل في ظل المفاهيم والقيم والموازين الإلهية، وستتحقق سنة الله تعالىٰ التي تتبع تلك المقدمات، وتكون جزاءً لإخلاص الإنسانية وتجردها لله تعالىٰ بعد التمحيص الطويل الواقع في طريق العودة إلىٰ المفاهيم والقيم الإلهية وجعلها الحاكمة علىٰ الأفكار والعواطف والمارسات.

## الاحتمال الرابع: اجتماع العوامل الإعجازية والمعنوية والمادية:

إن التنمية الاقتصادية التي تحصل في عصر الظهور تابعة إلى العوامل الإعجازية القائمة على أساس الحكمة الإلهية لأجل نصرة الدين ولوكره المشركون، والتدخل الإلهي بهذا المقدار لا مشكلة فيه لأجل إنجاز الوعد الإلهي كما أنجز الله تعالى وعده لنبيه محمد على وهذا المقدار من التدخل الإلهي لا ينافي وجود عوامل معنوية من قبيل أن يتمتع المجتمع في عصر الظهور بالإيمان والتقوى والاستغفار والالتزام بالدين الإسلامي بالإضافة إلى عوامل مادية كدور الدولة والحكومة المهدوية في التقدم الاقتصادي على مستوى العمل والإنتاج والعمران.

وأشار إلى هذا الاحتيال السيد محمد الصدر الله حيث قال: «فكيا دلت الروايات بأن من العلائم المقاربة لظهور الإمام المساء التي تقع قبل الظهور بزمن قليل، نزول الأمطار الغزيرة، والمياه الكثيرة من السياء... وذلك استعداداً للظهور، بإنعاش الأرض إنعاشاً كافياً لتوفير الزراعة، نزول المطر



# ليس إعجازياً بطبيعة الحال، إلّا أن توقيته وكميته، كها يبدو من سياق الروايات أنها بقصد إعجازي» (٠).

وهذا أقرب إلى الواقع من بين الاحتمالات لعدة قرائن:

القرينة الأولى: أن الروايات المتقدمة ليس فيها إشارة تنفي وجود عوامل مادية أو معنوية تساعد على التنمية الاقتصادية على المستوى الثروات، وليس فيها دلالة تعين كون تلك التنمية على أساس عوامل إعجازية، وبناءً على هذا، فالروايات لا تنفى هذا الاحتال.

القرينة الثانية: أن هذا الاحتهال يساعد عليه الطابع العام في المفاهيم الإسلامية، مشلاً أن الله تعالى يأمر بالعمل ويجعله أحد أسباب الرزق، ومن الواضح أنه سبب مادي، وإلى جانب ذلك يأمر بالدعاء والتوسل بالأمور المعنوية، ويذكر أنها تزيد من الرزق، وهذا إن دل على شيء دل على أنَّ كلا العاملين المادي والمعنوي له تأثير في ازدياد الرزق والمقام من هذا القبيل أيضاً فإن التنمية الاقتصادية بشكل عام أيضاً تابعة إلى هذين العاملين.

ومجموع هذه القرائن يجعلنا نرجح هذا الاحتيال فهو الأنسب حيث نتيجته تقتضي البحث حول دور الدولة والحكومة المهدوية في التنمية الاقتصادية، وأمّا لو اقتصرنا على الاحتيال الأول فقد لا ينفتح المجال للبحث حول دور الحكومة المهدوية في التنمية.

#### المحور الثالث: دور الدولة المهدوية في التنمية الاقتصادية:

بالرغم من وجود التدخل الإلهي في نصرة الإمام المهدي ، إلى جانب ذلك أسباب طبيعية وعمل دؤوب على إنجاح التنمية الاقتصادية كما تقدم فإنَّ للحكومة وتدبيرها الدور الكبير على التقدم الاقتصادي، كما أن للشعب

١. تاريخ ما بعد الظهور للسيد محمد الصدر: ص١٣٧.

وانسجامه وإيمانه وتعاونه مع الحكومة الأثر البالغ في تحقيق التقدم الاقتصادي، فمن هذا المنطلق نحاول هنا الإشارة إلى الأعمال التي تقوم بها الحكومة ا المهدوية لتحقق هذا التقدم الاقتصادي نقتصر فيها على ثلاثة نشاطات ضمن

النقطة الأولى: العمران في الأرض:

تشير الروايات إلىٰ أنَّ العمران الذي يحصل في عصر الظهور يصل إلىٰ أعلىٰ مراتبه، فلا يبقى خراب إلَّا عُمِّر، جاء عن الإمام محمد الباقر عليه أنَّه قال: «القائم مناً منصور بالرعب مؤيد بالنصر... وتظهر له الكنوز، ولا يبقى في الأرض خراب إلَّا عُمِّر ""، وتشتمل عملية العمران هذه على مراحل:

# أو لاً: تعبيد الطرق:

ثلاث نقاط:

قال الإمام جعفر الصادق عليَّلا: «إنَّه إذا تناهب الأمور إلى صاحب هذا الأمر رفع الله تبارك وتعالىٰ كل منخفض من الأرض، وخفض كل مرتفع منها حتى الله تكون الدنيا عنده بمنزلة راحته، فأيَّكم لو كانت في راحته شعرة لم يبصرها ١٠٠٠. وهذا الترتيب في الأرض إمّا أن نحمله على العمل الإعجازي وهو ممكن، أو نحمله على العمل الطبيعي، أو نحمله على كليها، حيث يأتي الإعجاز في المجالات التي يتوقف عليها حين يعجز الإنسان عن عملها، وإلَّا فكل أمر مقدور من قبل الإنسان يترك له للعمل بلا حاجة إلى معجزة.

وكذا الحال في الخبر المرفوع عن عبد الله بن عمرو بن العاص: (يخرج رجل من ولد الحسين من قبل المشرق، لو استقبلته الجبال لهدمها واتخذ فيها طرقاً)(۲).

١٩٦] ١. مختصر إثبات الرجعة: ص٢١٦.

٢. بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ج٥١، ص٣٢٨.

٣. كتاب الفتن، نعيم بن حماد المروزي، ج١، ص٢٢٩.



# ثانياً: توسيع المساجد:

قــال الإمــام جعفــر الصــادق عليَّكِا: «إذا قــام قائــم آل محمــد عليَّكِمُ بنــي في ظهــر الكوفة مسجداً له ألف باب، واتصلت بيوت أهل الكوفة بنهري كربلاء»". ولا مبالغة في مساحة هذا المسجد؛ لأنّ الناس سيقدمون من أغلب أنحاء العالم للصلاة خلف الإمام المهدي ، ومع كثرتهم لا يسعهم إلَّا مسجد كهذا لـ ه ألف باب، إضافة إلى ذلك فإنَّ الكوفة ستصبح عاصمة للعالم، وهذا يستلزم كثرة السكان فيها، وكثرة المسافرين والزوّار إليها، ففيها الإمام المهدي عليه وفيها الصالحون من أنصاره.

#### النقطة الثانية: القضاء على الطبقية والفقر:

ومن المعلوم إذا حصلت التنمية الاقتصادي على مستوى المصادر الطبيعية والشروة أثَّر ذلك إيجابياً على الحالة الاقتصادية عند الناس بسبب التوزيع العادل الذي يقيمه الإمام المهدي ، فإن الكنوز التي تظهر لا يختزنها الإمام في بيت المال كما تصنع سائر الحكومات، بل يتم توزيعها على المسلمين بالسوية، ومن هنا تنتفي الطبقية في المجتمع وينتفي الفقر ويصبح الجميع في حالة الرفاه الاقتصادي، ومن هنا يأتي بعض الناس بالزكاة فلا يجد فقيراً كما نطقت بهذا المعنى الرواية حيث تقول: «... ويطلب الرجل منكم من يصله ويأخذ منه زكاته فلا يجد أحداً يقبل ذلك منه واستغنى الناس بها رزقهم الله من فضله (۲).

١. الإرشاد للشيخ المفيد: ج٢، ص٣٨٠.

٢. الإرشاد للشيخ المفيد: ج٢، ص٢٨١؛ وينظر: الغيبة للشيخ الطوسي: ص٢٦٨.

و النقطة الثالثة: التطور التقني:

عن الإمام جعفر الصادق التلاء أنه قال: «إنّ قائمنا إذا قام مدّ الله لشيعتنا في أساعهم وأبصارهم، حتى لا يكون بينهم وبين القائم بريد يكلمهم فيسمعون وينظرون إليه، وهو في مكانه»(١).

وقال التيلا: «إنّ المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليرى أخاه الذي في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المغرب،

وهذه الأخبار كان يُنظَر إليها كأمور إعجازية إلى وقت قريب، ناهيك عن عصر صدورها، أمّا في زماننا الحاضر فإنّ الأمر معقول جداً، وسيكون التطور التقني في عصر الظهور رحمة للناس جميعاً، وأول الرحمة أنهم يرون إمامهم ويكلمّونه.

ووردت روايات عديدة حول التطور التقني، ظاهرها الحمل على الأمر الإعجازي، ويمكن الجمع بينها.

عن الإمام جعفر الصادق عليه أنه قال: «إذا أذن الإمام دعا الله باسمه... فأتيحت له صحابته الثلاثمائة وثلاثة عشر قنع كقنع الخريف وهم أصحاب الألوية، منهم من يفقد عن فراشه ليلاً فيصبح بمكة، ومنهم من يرى يسير في السحاب نهاراً...»(٢).

ومعنى سيرهم في السحاب نهارا أن الله تعالى ينقلهم إلى مكة بواسطة السحاب على نحو الكرامة والإعجاز، كما يحتمل أن يكون معناه مجيئهم بواسطة الطائرات كسائر المسافرين، بجوازات سفر بأسمائهم وأسماء آبائهم، وتكون الأحاديث الشريفة عبرت بذلك لأن الطائرات لم تكن موجودة (١٠).

١. الكافي، للكليني: ج٨، ص٠٤٠ – ٢٤١.

٢. بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ج٥١، ص٩٩.

٣. بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ج٥١، ص٣٦٨.

٤. عصر الظهور، الكوراني العاملي، ج١، ص٢٧٦.



وفي رواية عن الإمام محمد الباقر عليه يشير فيها إلى طي الأرض قائلاً: «... وتصير اليه شيعته من أطراف الأرض، تطوي لهم طياً حتى يبايعوه»(١).

وعن الإمام جعفر الصادق التلاء أنه قال: «إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض كلّ إقليم رجلاً يقول: عهدك في كفّك، فإذا ورد عليك ما لا تفهمه ولا تعرف القضاء فيه، فانظر إلى كفك واعمل بها فيها»(").

وقال عليه (ويبعث جنداً إلى القسطنطينية، فإذا بلغوا إلى الخليج كتبوا على أقدامهم شيئاً ومشوا على الماء، فإذا نظر إليهم يمشون على الماء قالوا: هؤلاء أصحابه يمشون على الماء فكيف هو؟ فعند ذلك يفتحون لهم باب المدينة فيدخلونها فيحكمون فيها بها يريدون» (٢).

وهذه الأخبار إمّا أن تحمل على ظاهرها وتفسر بالمعجزة، وإمّا أن تحمل على التطور التقني، وقد أشارت إليه الروايات بلغة الرموز لعدم استيعاب عقول ذلك الزمان لهذا التطور، وعدم إدراكهم لحقيقته. وفي جميع الأحوال فإنّ التطور التقني حقيقة موضوعية، وأنّ الحياة متوجهة نحو التطور عن طريق الإبداع والابتكار، والتطور ضروري في عهد الإمام المهدي الحكومة العالمية وهي بحاجة إلى سرعة المواصلات والاتصالات.

#### تلخيص واستنتاج:

التنمية الاقتصادية هي ازدهار اقتصادي تتحقق بواسطته العدالة الاقتصادية والرفاه الاجتماعي في العالم البشري بأسره، وقمنا بدراسة تحليلية للروايات والنصوص الدالة على حصول التقدم الاقتصادي في الدولة المهدوية، حيث

١. الإرشاد، للشيخ المفيد، ج٢، ص٣٧٩.

٢.غيبة النعماني: ص ٣١٩

٣. الملاحم والفتن، ابن طاووس، ص٥٣.

ينمو الاقتصاد وترتفع جميع المشاكل الاقتصادية بشكل عام ويتحقق الرفاه الاجتهاعي والعدالة الاقتصادية بشكل منقطع النظير، ويرجع السبب في هذا التقدم طبقاً للنصوص؛ إلى نمو الثروة وازدياد المصادر الطبيعية كوفرة الأمطار التي تتبعها التنمية الزراعية والحيوانية وتخرج الأرض بركاتها وكنوزها، والسبب يعود إلى كهال الإنسان نفسه حيث يحصل تغيير في نفوس المجتمعات نحو الأفضل ويكونون على مستوى من الإيهان والتقوى، يضاف إلى ذلك التقدم العلمي والتقني الذي يتم من خلاله التعرف على جميع المصادر الطبيعية المخبئة تحت الأرض، علاوة على ذلك الجهود التي تبذلها الدولة المهدوية في محال العمران والتوزيع العادل والقضاء على الفقر.

وتوصلنا من خلال عرض المباحث المتقدمة إلى النتائج التالية:

١ - إن الشروات الطبيعية في عصر الظهور تصل إلى أقصى مستوياتها من قبيل مصادر المياه والتنمية الزراعية والحيوانية والمعادن والكنوز في الأرض والتنمية السكانية والتنمية على مستوى الطاقة الكهربائية.

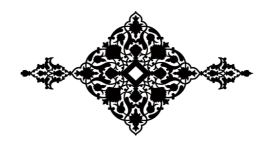
٢ - إن العوامل والأسباب التي أدت على التنمية في الشروات الطبيعية
 الآنفة الذكر لا تنحصر بالعوامل الغيبية والإعجازية كها أن الأسباب الطبيعية
 ليست هي العامل الوحيد في تحقق هذه التنمية، بل اجتمعت العوامل الغيبية
 والعوامل الطبيعية على تنمية هذه الشروات الطبيعية.

٣ - هناك عدة شواهد وقرائن مستفادة من الروايات والنصوص الدينية تدل على أن العامل في تحقيق التنمية هو مجموعة عوامل طبيعية وغيبية ساهمت في تحقيق التنمية الاقتصادية على صعيد الثروات الطبيعية.

Y . .

إن للحكومة المهدوية الدور الفعال في تحقيق التنمية الاقتصادية على المؤكّر المؤكّر المعمران والقضاء على الفقر والطبقية، والتطور التقني كها أن للمجتمع في عصر الظهور مساهمة مهمة في مشاركة الدولة في تحقيق التنمية الاقتصادية ورفع مستوى التطور الاقتصادي.

٥ - الشواهد والأدلة تشير إلى تحقق العدالة الاقتصادية والرفاه الاجتماعي، والأمن الاقتصادي في عصر الظهور، وذلك في ظل الدولة المهدوية والمجتمع الذي يساهم في تحقيق ذلك.



7+1



إحياء الهوية المهدوية بين الطموح والواقع

الشيخ حميد وناس عجمي



بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين، اللهم عجل لوليك الفرج والعافية والنصر.

#### مقدمة منهجية:

باتت مسألة تحديد هويّة الفرد والمجتمع مسألة في غاية الأهمية في واقعنا المعاصر، هذا الواقع الذي صاريقوم في أكثر جوانبه السياسية والاقتصادية والإعلامية والاجتماعية، على أسس الهوية والانتهاء الذي يحمله الفرد والمجتمع؛ فالهويّة لم تعد اليوم مجرد عنصر تعريفي بتاريخ وخصوصيات تراثية لحاملها، بل أضحت عنصراً أساسيّاً في بناء الحضارات المعاصرة ودوام بقائها وحفظها من الانصهار في الأمم والحضارات الأخرى والخضوع والاستسلام لها، إذ تشكّل الهوية اليوم المنطلق الأبرز لفهم موقع الفرد والمجتمع والدور الذي يتحمل مسؤولية النهوض به ورفض التبعية للغير.

وكم من ثورة شعبية أو حركة إصلاحية انطلقت من مبدأ: (تحديد الهوية) والتي تعني في عرف هذه الثورات: تحديد الغاية والهدف من الثورة والحركة، فراحت تلك الثورات تعلن هويتها وتعرّف نفسها بها ينسجم مع الأهداف

7.4



التي تسعىٰ لتحقيقها، وصارت تلك الهوية بمثابة خارطة عمل ومنهج سلوك الأفراد المنتمين لتلك الحركة والملتحقين بركب الثورة.

ونحن كأُمة مسلمة موالية لآل محمد الأطهار البيك لنا هويتنا الخاصة، التي منها وبها نحدّد أهدافنا وغايات ما نقدمه من مشاريع فكرية وعملية في الميدان الفردي والمجتمعي، ولنا خصوصية نمتاز بها عن غيرنا من طوائف المجتمع المسلم، بأن لنا هوية تتَّسم بالحيوية والنشاط، هوية عصرية في كل زمان لا تتشبث بالماضي وتخط لنا مسار المستقبل بكل ثقة وثبات، أعنى بذلك هوية الانتهاء لإمام العصر ، فلنا اثنا عشر إماماً، أنتج كل واحد منهم منهج عمل خاص بأتباعه في عصره، وحدَّد لهم الغايات والأهداف التي ينبغي أن يسعوا نحو تحقيقها، فكانت اثنا عشرية هوية عملية تسري فيها روح واحدة. ولا أقصد من هذا الكلام إثبات المغايرة والاختلاف في الغايات والأهداف والمشاريع، بين إمام وإمام آخر، لأن جوهر الهوية في الجميع واحد، والمغايرة إن لوحظت في ميادين التطبيق العملي ومواجهة الظروف المعاصرة لكل إمام من الأئمة البير ، أمّا خصوصيتنا نحن في عصر مولانا الإمام الثاني عشر، فهي خصوصية نابعة من ظروف الغيبة وحيثيات الانقطاع عنه ، فكان المطلوب منا تلمس الملامح الرئيسية لهويتنا المرتبطة بمشروع إمام زماننا الهادف لبسط القسط والعدل ومكافحة كل صور الظلم والجور، تلمسها بالرجوع للروايات الشريفة وإجراء التفكير الاجتهادي بعيداً عن التوجيه المباشر من إمام العصر عليه.

وحين نقول: إن انتسابنا لمولانا الإمام المهدي هو هويتنا اليوم، قد يُرى هذا الكلام غريباً للوهلة الأولى، لأننا من حيث الانتهاء العقائدي نؤمن بالانتساب لهؤلاء الأئمة الاثني عشر الملك بنفس الدرجة، فكلهم عندنا إمام معصوم واجب الاتباع.

7.5

4.0

المرافع في المام ا

17

نقول: الأمر كذلك ولا اختلاف في البين، لكننا إنها نتكلم عن الهوية وهنا بمعناها - الذي سبق ذكره - الشامل للجوانب العملية، وبمدياتها التي تتعدى الجوانب الانتهائية النظرية لأئمة أهل البيت الميلي ، إلى الجوانب التفاعلية مع مشروع وهدف إمام عصرنا في فيبته، يشير لهذا المعنى ما ورد في الكافي الشريف عن أبي خديجة، عن أبي عبد الله علي أنه سئل عن القائم فقال: كلنا قائم بأمر الله، واحد بعد واحد حتى يجيء صاحب السيف، فإذا جاء صاحب السيف، فإذا

فهذا الأمر المغاير لما كان قبله هو تلك الهوية التي تشير للانتساب للمشروع المهدوي المتميز عن الأدوار التي نهض بها جميع أئمة الحق الله الله عليه المامة الحق الله الله فهي الهوية التي تحدّد للأمة سلوكها المطلوب تجاه إمامها وقائدها الفعلى الموجود بينها ويتحرك بمشروعه الخاص فيها وبها، فتكون هذه المعاصرة لمولانا إمام الزمان علي واقعية بواقعية وجود الفرد والمجتمع وما يعاصره من تحديات، وما يقدمه المشروع المهدوي في زمن الغيبة من حلول لمواجهة تلك التحديات، وما يحتاج إليه الفرد والمجتمع من مؤونة لحماية نفسه من الغزو الثقافي وتسلط هويات أخرى منافية للهوية المهدوية التي يحملها ويؤمن بها. إذن وتبعاً لما ذُكر، فالبحث في هوية الفرد والمجتمع اليوم لم يعد مجرّد بحث نظري تنظيري منقطع عن الواقع المعاش، بل مما يعظم المسؤولية علينا تجاه هـذا البحـث وما يقـرّب منه: ما نعتقـد بـه مـن حتميـة غلبـة هويتنـا في يـوم مـن الأيام على جميع الهويات الأخرى، واصطباغ المجتمعات البشرية كلها بلون هذه الهوية المباركة، وذلك حين يظهر مولانا الإمام علي ويعلن البدء بتنفيذ المشروع العالمي، وتوحيـد البشريـة تحـت إطـار واحـد هـو الانتــاء لله تعـاليٰ وآل محمد الأطهار عليا تحت القيادة المهدوية.

١. الكافي: ج١، ص٥٣٦.

بل المسؤولية تعظم أكثر وأكثر حين نشاهد موجات التحريف والتشويه والإنكار لهذه الهوية وهذا الانتهاء وهذا المنهج، التي تعصف بمجتمعنا المعاصر، فتزلزلت ثقة شرائح واسعة من مجتمعنا بها، فصارت تتبنى مناهج

سلوكية منافية كل المنافاة للهوية المهدوية التي نؤمن بها، فكانت المسؤولية علينا مضاعفة بضرورة تكرار الحديث وزيادة التوضيح عن هذه الهوية،

لتطمئن القلوب ويبقى أصحابها على الطريق الصحيح.

وفي خضم صراع الهويات الذي عم المجتمعات البشرية المعاصرة، وارتباط هذا الصراع بالجوانب الاقتصادية والثقافية والسياسية والإعلامية والاجتماعية، نال مجتمعنا من هذا الصراع جزءاً كبيراً، وطرح التساؤل التالي نفسه بشكل غير مسبوق:

- هـل هناك فعـ الأنجاح في إدارة المجتمع البشري، وتحضر مادي ومعنوي، واستقرار أمني واجتهاعي واقتصادي في إطار الهوية المهدوية التي نؤمن بها؟
- هـل ثمـة مـشروع واضـح المعالم للهوية المهدوية في زمـن الغيبة يتكفـل بتوفـير حيـاة فردية ومجتمعية مستقرة ومتحـضرة؟

- أم أن خصوصية غيبة قائد هذه الهوية يفرض واقع التيه والمعاناة وتوالي الآلام حتى يظهر القائد ويغير الواقع?

- وهل للمؤسسة الدينية والمراكز البحثية والفكرية القدرة لرسم منهاج عمل منبثق من الهوية المهدوية، ينطلق منها وينتهي إليها ويدور في فلكها ولا يتعداها، فيجعلها الوسيلة والغاية، قبل ظهور مولانا الإمام ؟

وإذا كانت تلك المؤسسة والمراكز تكرر التأكيد على: الانتظار الإيجابي المتمثل بانتظار الفرج بالمقياس الصحيح للانتظار، بعيداً عن التخدير والتدجين وترويج فكرة التعايش مع الظلم والانحراف، والرضا لنا بالقيام

7.7



بدور المظلوم جيلاً بعد جيل، فهالا بينت لنا حقيقة الانتظار الإيجابي ما هو؟ والدور الواجب علينا القيام به؟

وبعد هذا، فمن الطبيعي جداً التصريح بأن الجواب عن هذه التساؤلات وأمثالها - التي غزت فكر أفراد مجتمعنا لأسباب كثيرة - أن الجواب يتطلّب من أصحاب الفكر وأرباب الأقلام والمنابر، وكل بحسب دوره وحدود وظيفته:

تقديم صياغات جوابية واقعية ومتكاملة وقابلة للتطبيق لهذه التساؤلات، صياغات واعية لها عمق الإيهان الراسخ بأهمية تبني مشروع رفع الهوية المهدوية في كل ميادين حياتنا اليومية، تلك الصياغات القائمة على أساس تحديد المسافة الصحيحة بين الهوية المهدوية ومجتمعنا الذي نعيش فيه اليوم بسلوكياته وممارساته الموجودة، بعيداً عن التنظير والحديث في الخطوط والقواعد الإسلامية الاجتماعية العامة التي تقوم بتحديد الهوية المهدوية واقعاً ومفهوماً.

في الحقيقة أن تقديم مفهوم واضح للهوية المهدوية التي يراد لها أن تُقدَّم كهوية انتهائية للفرد والمجتمع ليس بالأمر السهل نهائياً، لأننا نطلب هنا ونبحث عن هوية تستتبع تحديد منهاج عمل وسلوك فردي ومجتمعي ينسجم مع هذه الهوية، يضاف لذلك ما يكتنف حقيقة هذه الهوية خاصة من غموض ناجم عن النظر إليها بها تمثله من مشروع حضاري كبير، مرتبط بإمام غائب لا يمكن التواصل معه اليوم، وهو وحده من يملك الأجوبة القطعية عن الاستفهامات الموجهة للجوانب المختلفة لهذه الهوية نظرياً وعملياً، وفي الحقيقة أن ما هو متوفر عندنا اليوم من تفسيرات وأطروحات تنسب لنصوص شرعية قرآنية وروائية، وبمعزل عن التلقي المباشر من إمام الزمان ، لا يعدو كونه فها خاصاً واجتهاداً في الحدود الشرعية للاجتهاد

<u>5:</u>

لأصحاب تلك التفسيرات والأطروحات، وهذه الحقيقة لا ينبغي الخجل أو الخوف من التصريح بها لسببين:

الأول: لأننا اليوم نعيش زمان الانقطاع عن إمام الزمان الها القائد الفعلي والموكل إليه وحده المباشرة بإقامة المشروع الحضاري المهدوي، والذي تمثل الهوية المهدوية بمدياتها الواسعة، حجر الأساس فيه، وليس لأي أحد غيره من المفكرين أن يحل محله، ويستعجل البدء بوضع حجر الأساس قبل الظهور الفعلي له في، ووصف الهوية المهدوية بحجر الأساس هنا المقصود به التوظيف العملي والتطبيقي المباشر للمعالم الرئيسية للهوية التي ورد ذكرها مسبقاً علىٰ لسان النبي الأكرم وآله الطاهرين الميلاء فأي تحرك في هذا الميدان في زمن الغيبة لابد أن يكون حذراً ومحسوب العواقب جداً، لئلا يصير هذا المشروع وصاحبه مصداقاً لما ورد عن أبي جعفر الباقر عليه: «كل راية ترفع قبل راية القائم عليه أنه قال: «كل راية ترفع قبل قيام القائم فصاحبها طاغوت يعبد من دون الله عليه». «كل راية ترفع قبل قيام القائم فصاحبها طاغوت يعبد من دون الله كان».

لأن صاحب المشروع المهدوي في زمن الغيبة قد ينطلق من نوايا سليمة ومقاصد شرعية، لكنه من حيث قصوره الذاتي عن فهم المراد الدقيق للنصوص الشرعية ووسائل تطبيقها وإنجاحها في المجتمع: قد يصير مشروع الهوية المهدوية المنادئ به من مشاريع الضلال ووسيلة من وسائل تسلط الطواغيت، ولا نقاش عندنا بأن المفكر الإسلامي مهما وصل لحد من العبقرية والفهم العميق للمشروع المهدوي العادل، فإن هذا الفهم لا يمثل الواقع الحقيقي لذلك المشروع، لأن هذا المفكر وكها يقال ابن مجتمعه ويحمل الواقع الحقيقي لذلك المشروع، لأن هذا المفكر وكها يقال ابن مجتمعه ويحمل

Y+X

١. غيبة النعماني: ص١١٣، ب٥، ح١٠.

۲. الكافي: ج٨، ص٧٩٥، ح٧٥٤.



ولو من جانب خفي غير ظاهر آلام مجتمعه ومصاعبه ويميل لتحقق رغباته ومصالحه لحد ما، وحالة التجرد التام عن طلب المصلحة والتأثر بالظروف المحيطة لا تتحقق إلّا للإمام المعصوم المعللي الكن مما يخفّف من حدية هذه الرواية الشريفة – التي قد توصف بأنها طلقة الرحمة المسددة على أي مشروع إسلامي مهدوي في زمن غيبة مولانا الإمام و بعض الروايات الأخرى، مثل ما وردعن الفضيل بن يسار، قال: سمعت أبا عبدالله جعفر بن محمد المللي يقول: «من خرج يدعو الناس وفيهم من هو أفضل منه فهو ضال مبتدع، ومن ادعى الإمامة من الله وليس بإمام فهو كافر»().

وبتقريب: أن الممنوع هو الخروج لدعوة الناس بدعوة لا يرتضيها من هو الأفضل من المعاصرين لتلك الدعوة، والذين هم من نصبهم مولانا الإمام الإمام التنظيم شؤون المجتمع في غيبته، أعني الفقهاء العدول الذين نظروا في حلال آل محمد وحرامهم، أو الدعوة لقيم ومبادئ ليست هي الأفضل في واقعها الذاتي، فالرواية الشريفة حين حذرت من خروج المفضول بوجود الفاضل والأفضل، إنها كانت ناظرة للمبادئ والقيم والأهداف التي يسعى لتحقيقها كل منها، فصاحب الأهداف والغايات الفضل هو الأفضل الذي لا ينبغي مزاحمته والتضييق عليه قبل خروج مولانا الإمام الشي، وتحديد طبيعة الأهداف والغايات الأفضل راجع الشموص الشرعية الواردة عن أئمة أهل البيت الملكي ، بفهم يقدمه من له الأهلية بنقل كلامهم وتطبيقه عملياً، وليس ميدان المفاضلة هو الأهواء والأذواق والتقنينات البعيدة عن النصوص الشرعية.

السبب الثاني: أنه من الصعب أن نتصور أو أن نجد فعلاً من أفراد العلاء والمفكرين من يستطيع أن يقدم تفسيراً وتصويراً للهوية المهدوية، ذلك التصور

١. غيبة النعماني: ص١١٤، ب٥، ح١٣.

والتفسير الذي له القابلية ليطبق عملياً وينجح في تحقيق مستويات عالية وغير مسبوقة من العدل الاجتهاعي والاقتصادي والسياسي وغيرها، وذلك لأن أي المفكر وفي أي عصر ومكان في حدذاته من حيث طبيعته البشرية، هو فرد طبيعي مفطور على مراعاة مصالحه وارتباطاته النظرية والعملية، فيحذر أشد الحذر من إظهار التمرد والشذوذ عن المدرسة الفكرية الاجتهادية التي ينتمي اليها ويؤمن بصلاحها، هذا من حيث التنظير والطرح الفكري، وأيضاً هو يتجنب الخروج العملي عن جملة قيود اجتهاعية وعرفية محيطة به، إمّا إيهاناً منه بهذه القيود، أو خضوعاً وفراراً من الضغوط الاجتهاعية التي لا يرى مبرراً لتحملها، وغير ذلك من الموانع.

فالمفكر بعد هذا إنْ حاول أن يقدم تفسيره الخاص عن الهوية المهدوية كمشروع نهضوي إصلاحي، فهو سيقوم بهذه المهمة طبقاً للحدود التي توفرها الطبيعة البشرية الخاصة به والمساحة التي يوفرها الجوالثقافي الاجتماعي والديني له، بل إننا لو افترضنا وجود فرد مفكر متصف بأعلى درجات الحياد والموضوعية الفكرية، والتحرر من كل تلك القيود، فإن ذهنه المفكر لن يخلو بأي حال من الأحوال من فكرة تحقيق النجاح في كل ميادين تواجد الهوية المهدوية، بحيث يصير همه الأوحد هو أن لا يفشل مشروعه المهدوي الإصلاحي كا فشل من جاء قبله ممن رفع شعارات مبدئية عادلة وصالحة، وحيث إن مقياس النجاح والفشل لا يتعلق بالجانب النظري فقط من وقبول المجتمع الذي يراد إقامة هذا المشروع فيه، بعيداً عن لغة التهديد والإرغام والترهيب، نجد ذلك المفكر الحيادي الموضوعي يرجع لتصحيح والإرغام والترهيب، نجد ذلك المفكر الحيادي الموضوعي يرجع لتصحيح أفكاره وتصوراته عن مشروع الهوية المهدوية تحت ضغط الواقع ومتطلبات

71.



النجـاح العمـلي، تلـك المتطلبـات التـي قـد تنتـج تصـورات بعيـدة لحـد كبـير عـن روح المـشروع الـذي كان يؤمـن بــه ويعتقـده.

وفي أحسن الأحوال سيلجأ إلى مشروع مصغر ضيق بأبعاده التطبيقية وغاياته التي يسعى لتحقيقها، وليس في ذلك أي ذم أو انتقاص من أمثال هؤلاء، فحالهم هذا كان هو الحال السائد لسنوات طويلة من حياة أئمة أهل البيت الميلي ، بل هو حال صاحب المشروع المهدوي وقائده الفعلي مولانا الإمام المهدي هؤ في غيبته وقبل ظهوره.

إذن، فأي صياغة مقدَّمة للتعريف بمفهوم الهوية المهدوية تحت هذه الظروف بالغة التعقيد، ستنطلق من زوايا اجتهادية تبريرية وتوافقات فرضها الواقع المعاصر، وهي بذلك نابعة من مواقف ورؤى تحليلية لا يمكن نسبتها لمولانا الإمام المهدي السيمة على أنها الهوية المهدوية التامة على نحو الجزم والقطع.

ثم إن عدم الاتفاق هذا على مفهوم محدد المعالم للهوية المهدوية، يمثل اليوم نتيجة مسلّماً بها في أوساط الباحثين في المياديين المهدوية، والذي يزيد المشكلة تعقيداً ما وصل له باحثو مجتمعنا اليوم من مستوى علمي بحثي أكاديمي، يرفض المجاملات العلمية ولا يقبل المسلّمات غير معروفة الجذور والأسس، وهو مستوى فكري وأسلوب بحثي تسرب مؤخراً للبحوث الدينية عامة والمهدوية خاصة بشكل غير مسبوق، فصار الباحث المهتم بالبحث عن الهوية المهدوية بين سندان الاستسلام وإعلان الفشل، وبالتالي ترك الترويج للهوية المهدوية والمطالبة بتبنيها، وبين مطرقة المطالبة المجتمعية الملحّة بإبراز وتقديم هذه الهوية كحلً مقترح لكثير من مشاكلنا المعاصرة. وهنا لابد من التصريح بحقيقة ما أعتقده من موقف تجاه ما يُصطلح على تسمية بالأسلوب العملي في كتابة وطرح البحوث الدينية عامة والمهدوية على تسمية بالأسلوب العملي في كتابة وطرح البحوث الدينية عامة والمهدوية

خاصة، فإن مجرد تسمية هذا التنظيم الشكلي للأبحاث والأسلوب الهيكلي لتقديم الأفكار، تسميته بالأسلوب أو الطريقة العلمية، فيه إجحاف كبير، ا ودرجـة مـن تقييــد الحريــة الفكريــة للباحــث، فهــذا الأســلوب ليـس إلّا أســلوباً أكاديمياً تسرب للكتابات الدينية من أقلام من تلقي دروسه في الجامعات الحديثة، تلك الجامعات التي تؤمن لدرجة كبيرة بأنها الراعي الأول والأهم للبحث العلمي، فصارت تطلق على أسلوبها الأكاديمي بالكتابة والبحث: الأسلوب والطريقة العلمية، وكأن من لا يلتزم هذا الأسلوب يكون نتاجه الفكري غير علمي من حيث الترتيب والطرح، وهو ادّعاء لا مبرر له، فالعلمية وأسلوما سابقة لتأسيس هذه الأكاديميات بمئات السنين، واليوم يوجد من المفكرين والكتاب من يميل لتقديم أفكاره على طبق الأسلوب المتوارث في كتابات العلهاء الدينيين وبعيداً عن قيود الشكل والترتيب الذي تطرحه الأكاديميات الحديثة، وليس من الإنصاف إجباره على الكتابة والبحث بطريقة لا يتذوقها ولا يميل إليها نفسياً.

وعوداً علىٰ بحثنا في الهوية المهدوية، أقول: لعل معضلة تقديم فهم متكامل للهوية المهدوية يوافق بين الدقة النظرية وإمكانية النجاح العملي التطبيقي، تكون أقل تعقيداً عند رفع الهوية الإسلامية بإطارها العام أو المذهبي الإمامي كعنوان للهوية المعاصرة بدلاً عن تخصيص الهوية بالجانب المهدوي، لأن الهوية الإسلامية العامة تنطلق من مبررات تتسم بالعموم لشمولها أزمنة الغيبة والظهور، بل ما قبل الغيبة والظهور من العصور الإسلامية الأولى، وهذه المبررات كثيراً ما لا تلاحظ هدفية إقامة المشروع الإلهي العادل وبسطه على ا وجه المعمورة، إلَّا أنه مع ذلك فإن تقديم الهوية المهدوية في قالب الهوية الإسلامية العامة له ما يبرره، من حيث وجود ما يكفي من القواعد القانونية العامة والتشريعات الإسلامية التي تعالج مختلف الجوانب والإشكالات الفردية



والمجتمعية، وإنما يبرز الإشكال واضحاً عند الأخذ بخصوصية الانتماء للإمام الله المام الله المرام الله المرام الله المرام الله المناسب المعاش الميام المعاش الميام المعاش الميام المعاش الميام في زمن الغيبة.

#### موضوعات مهدوية تطبيقية معاصرة:

ومن أهم الموضوعات الجوهرية المعاصرة المرتبطة بالهوية المهدوية، والتي كثر الكلام والنقاش فيها، حتى وصل لحد التشكيك والرفض:

هـو موضـوع قيادة المرجعية الدينية النائبة عن المعصـوم الغائب والأسـس الشرعية لنظومة الاجتهاد والتقليد وارتباط هذه الأسـس بالهوية المهدوية.

\* ففكرة المرجعية الدينية النائبة - والتي يؤمن بها اليوم الأعم الأغلب من أتباع مولانا الإمام المهدي في وتعتبر عندهم الصيغة العملية الكاملة والوحيدة في زمن الغيبة، وأنه ليس ثمة أية صيغة أخرى يمكن الرجوع إليها والأخذ بها - تأخذ مشر وعيتها بكل صراحة من الانتساب للهوية المهدوية وبصورة مباشرة، وذلك بها تمثله تلك المرجعية من قيادة نائبة اضطرارية عن القيادة الحقيقية الغائبة.

\* وهناك أيضاً فكرة الاجتهاد والتقليد التي ترى أن النتائج الاجتهادية الناتجة من الاستنباط الفقهي الناظر إلى ظواهر الأدلة الشرعية، مكتملة من حيث تركيبتها الدينية المبرئة لذمة المكلف.

ولا يهمني توسعة الكلام في نقاش هذين الموضوعين وذكر الإشكالات المطروحة، والأجوبة والردود المقابلة، بقدر التنويه فقط على حيوية موضوع الهوية المهدوية في واقعنا المعاصر، ووجود تطبيقات عملية لها كبيرة جداً بحجم القيادة المرجعية الدينية الإمامية في زمن الغيبة، والتي توجه مئات الملايين من الناس، وتحركهم بالاتجاه الذي تراه مناسباً ومتوافقاً مع روح الشريعة الإسلامية.

وهذه القيادة الدينية الكبيرة جداً إنها نالت ما نالته من درجات القبول والطاعة بفعل ما هو مطروح من ارتباطها بالإمام الغائب ، وما تمثله من ا تطبيق عملي شرعي لمشروع الهوية المهدوية الفعالة، ولو بصورة مجملة خالية من ذكر كثير من التفاصيل.

#### الظروف المعاصرة المستوجبة للتعريف بالهوية المهدوية:

يمكن القول: إن طبيعة الهوية المجتمعية المعاصرة تبلورت بصورتها المعروفة اليوم علىٰ أسس عقائدية دفاعية محضة، ونقصد مهذه الأسس: محاولة إبراز الخصوصية العقائدية الإسلامية الإمامية المهدوية لمجتمعنا المعاصر، ومنع اندراس وضياع تلك الخصوصية فيها يقابلها من خصوصيات الهويات الأخرى، بها يمثله ذلك الاندراس المتوقع من خطر يهدد أساس الانتهاء للهوية الإسلامية العامة والمذهبية لأهل البيت المنكاني ، فإن اندراس الخصوصية العقائدية لمجتمعنا المعاصر، ونعنبي بهذه الخصوصية الانتهاء للإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت الميلا ، يعنى انصهارنا في هويات أخرى تنسب نفسها للإسلام وللمذهب وتحمل جانباً كبيراً من الانحراف، ذلك الجانب القائم على إنكار وجود الإمام الثاني عشر بشخصية الحجة بن الحسن العسكري المتلك تحديداً، خاصة مع ما نجده من تحذير شديد اللهجة في كثير من روايات آل محمد الأطهار الهي الله من أن مآل هذا الإنكار إلى إنكار عموم الأئمة الهي ، بل وإنكار نبوة النبى المصطفى عَيْلَا ، فهو الضياع والتيه بأشد صوره.

كما ورد عن غياث بن إبراهيم، عن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه البَيْلُ قال: قال رسول الله عَيْلِيُّ: «من أنكر القائم من ولدي فقد ١٤٤ ] أنكرني ١٠٠٠.

١. كمال الدين وتمام النعمة: ج١، ص٠٤٤.



وأيضاً ما ورد عن الصادق جعفر بن محمد الهلك أنه قال: «من أقر بجميع الأئمة، وجحد محمداً على نبوته»، الأئمة، وجحد محمداً على نبوته»، فقيل له: يا بن رسول الله، فمن المهدي من ولدك؟ قال: «الخامس من ولد السابع، يغيب عنكم شخصه ولا يحل لكم تسميته» (١).

#### أسباب الإنكار والانحراف عن الهوية المهدوية:

١ – وهذه الظروف شديدة الحساسية هي التي أوصلت بعض أفراد مجتمعنا اليوم إلى درجات عالية من الانحراف والتيه العملي والنظري، فحين خفيت الهوية المهدوية ذات المعالم الواضحة عن أبجديات سلوكيات مجتمعنا، صار بعض أفراد المجتمع بين إنكار هذه الهوية من الأساس، والطعن بفكرة وجود إمام حي غائب، وبين تبني هوية منحرفة تقدم نفسها كهوية مهدوية، متمثلة بالتنظيات والجاعات المهدوية المنحرفة.

٢ - فيما تمثل السبب الآخر بالظروف السياسية وإخفاق كيانات وشخصيات كانت تتبنى الهوية والمشروع المهدوي فيما سبق، وتروج لنفسها في إطار تلك الهوية، فجاء إخفاقها بعد وصولها لسدة الحكم في عدم الثبات على الحد الأقل من السلوك الإسلامي العادل المنسجم مع الهوية المهدوية، ليشكل بالإضافة للتطور التكنولوجي والمعلوماتي سبباً ثالثاً، فإن هذا التطور المعلوماتي الذي وفر أُطراً وسبلاً كبيرة جداً للتسابق نحو ساحة التيه والانحراف التي سبق ذكرها من أفراد مجتمعنا، ففي هذه الوسائل المعلوماتية تذوب كثير من الحواجز والموانع التي كانت تمنع فيما سبق من انتشار الانحراف والضلال، حين صار للجميع الحق في أن يفكر بصوت عالي ويقدم نتاجاته الفكرية على أنها أطروحات محتملة وتفسيرات عصرية للمفاهيم الإسلامية المهدوية.

١. كمال الدين وتمام النعمة: ج١، ص٤٣٩.



وبعبارةٍ أخرى أوضح: أن الجذور والمبرّرات الأوّلية لتولّد الواقع الفردي والمجتمعي المعاصر الداخل في ساحة الانحراف، تتمثل في النزعة الوجدانية ا نحو الانتهاء لهويات وعناوين فعالة ومؤثرة في الحياة العامة، والتخلي التام عن أي عنوان أو انتهاء ليس له القابلية لمسايرة متطلبات العصر المختلفة ويكتفي بالوعود المستقبلية، حتى صرنا نسمع صيحات بتأويل الشخصية المهدوية والهوية المهدوية، بما ينسجم مع الواقع الذي يوصف بالنجاح والفعالية من أتباعه، ومن تلك الصيحات التي تعوّم الهوية المهدوية، لتكون متلائمة مع متطلبات كل عصر، ولو كان الثمن بتبني مفاهيم العلمانية والديمقراطية والتفسيرات العلمية المادية والقانونية لكل ظاهرة معاصرة، مع الاعتقاد أن هذه المتبنيات تنسجم مع الهوية المهدوية ولا تنافيها، بل ينبغي للهوية المهدوية هي أن تنسجم معها ولا تنفيها بعد ثبوت نجاح جزئي لهذه المتبنيات هنا أو هناك.

#### موقع العادات والتقاليد الاجتماعية في مشروع الهوية المهدوية:

وننطلق في بيان موقع العادات والتقاليد الاجتماعية في مشروع الهوية المهدوية، من بيان تصور المضمون النظري والعملي المشترك بين هذه العادات والتقاليد الاجتماعية من جهة، وباعتبارها جوانب قانونية تحكم المجتمع في أكثر من مجال، وما يمكن أن يقدمه مشروع الهوية المهدوية من تطبيقات ونظريات تقترب من نمطية هذه العادات والتقاليد من جهة أخرى.

فمن الملاحظ بجلاء أن المنظومة القانونية للعادات والتقاليد الشعبية في مجتمعنا، بـل في أي مجتمع، ومـشر وع الهويـة المهدويـة، ومـن حيـث إنهـما معــاً يبشر ان بالعدالة المجتمعية وتحقيق السلم المجتمعي المنشود، من الملاحظ أنها وبالرغم مما يظهر بينهما من تنافر واختلاف بدواً في الجوانب العملية والنظرية، إلَّا أنها بنظرتها الشاملة للمجتمع ومحاولتها تحقيق حالة من العدالة والسلم



المجتمعي، يقتربان من بعضها لحد مقبول، ويتحقق شيء من الالتقاء بينها في أكثر من نقطة مشتركة، ووجهة نظر متفق عليها، وهذه الملاحظة من النقاط المهمة التي لا ينبغي إهمالها وغض الطرف عنها، لأنها تساعد أصحاب مشروع الهوية المهدوية في الدعوة لمشروعهم وهويتهم، انطلاقاً من نقاط لها قبول اجتماعي عرفي.

القوانين العامة للمجتمع: فمجتمعنا - بصفته جزءاً من المجتمع البشري، العام - محكوم بقوانين تخصه وينفرد بها عن باقي أجزاء المجتمع البشري، وهذه القوانين تتصف بصفات مهمة، منها: أن واضعها والمؤسس لها هو العرف الاجتهاعي العام، والظروف البيئية التي يعيش فيها أفراد المجتمع، وأنها نمت وتطورت على يد نفس أفراد المجتمع بأجيالهم المتعاقبة ولم تفرض عليهم من الخارج، وبهذه الاعتبارات تجده هذه القوانين طريقها للتطبيق بسهولة وانسيابية أكثر بكثير من القوانين خارج نطاق العادات والتقاليد، فمها امتلكت هذه القوانين من سلطة وقوة تفرض تطبيقها على الأفراد، ستظل بنظر أفراد المجتمع قوانين خارجية لا يستشعر المسؤولية نحوها لو تركوا هم واختيارهم، ويفضلون التمرد عليها أو على الأقل عدم الخضوع لها بغير مبرر قوي يدفعهم قسراً لهذا الخضوع.

وحيث إن قانون العادات والتقاليد الاجتهاعية مع ما يتمتع به من مثل هذه الإيجابيات وغيرها، هو قابل للتطوير والتكامل بسهولة أكثر من أي نوع آخر من القوانين، فمن هنا ينفتح لنا باب واسع لإنجاح مشروع الهوية المهدوية، وذلك بزج المفاهيم والغايات والمبادئ المهدوية في الذهنية العرفية المنقادة لقانون العادات، فيتحقق لدى الأفراد تجاه هذه المفاهيم والمبادئ شعور عاطفى ونفسى بالقبول والانسجام.



وبالتفاتة بسيطة يمكن ادّعاء أن هذا الأسلوب من الزج الإيجابي للمفاهيم والمبادئ المهدوية، هو غاية كبري من غايات غيبة مولانا الإمام عليه، يفهم ا هـذا المعنـيٰ ممـا ورد في نـص مكاتبـة الإمـام المهـدي ﷺ للشـيخ المفيـد: «ولـو أنَّ أشياعنا \_ وفَّقهم الله لطاعته \_ على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهد عليهم؟ لما تأخّر عنهم اليُمن بلقائنا، ولتعجّلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حقّ المعرفة وصدقها منهم بنا، في يجبسنا عنهم إلّا ما يتّصل بنا مما نكرهه ولا نؤثره منهم "().

بتقريب: أن اجتماع القلوب في الوفاء بالعهد بما يمثله من ظاهرة مجتمعية عامة من جهة، ومن جهة أخرى هي حالة إيانية عميقة يحملها كل فرد من أفراد المجتمع: لا يمكن تحققها بعيدا عن تكرار التجارب البشرية المنعزلة عن القيادة المعصومة التي تمثل محور العهد المطلوب الالتزام به، فقد يتوهم بعض أفراد المجتمع: أن القيادة الناجحة للمجتمع غير منحصرة بشخص الإمام المعصوم عليه ويمكن لغيره أن ينجح في قيادة المجتمع، فكانت الغيبة ميدان التجربة والتمحيص والاختبار، حتى تنتهى الأمور بتوفر القناعة الراسخة بأن لا قيادة ناجحة إلَّا القيادة المهدوية المعصومة.

وإيكال شؤون المجتمع لطبقة الفقهاء العدول الذين هم جزء من مجتمعهم ويفهمون لغته ويحملون نفس مشاعره، وبذلك سيتحملون مسؤولية زج المفاهيم المهدوية في أوساط مجتمعهم، كعادات وتقاليد تترسخ وتتجذر كلما زادت الفترة الزمنية للغيبة.

فقد وجد المجتمع في أول أمره ساذجاً وبسيطاً لحد الجاهلية والتخلف، والاعتقاد بالخرافات والأباطيل، وبقى كذلك ردحاً طويلاً من الزمن، إلى أن ٢١٨ منَّ الله تعالىٰ عليه ببعثة النبي الأكرم ﷺ، فأوجد تحولاً كبيراً في العادات

١. الاحتجاج للشيخ الطبرسي: ج٢، ص٥٣٥.

المراح المرادة

17

والتقاليد الشائعة، وجعل المحور الذي يدور حوله كثير من أفراد المجتمع والمسلم هو المبادئ الإسلامية العادلة القويمة، لكن إيجاد تحولٍ جذريٍ في المجتمع يكون كفيلاً باقتلاع كل صور الظلم والانحراف والتخلف، ما كان ليتم في عشرات أو مئات من السنين، بل هو يحتاج لفترات طويلة تستمر ربها - لعدة آلاف من السنين، يتم فيها تربية المجتمع تدريجياً، وبسط المفاهيم العادلة في أوساطه علىٰ أنها عادات وتقاليد شعبية موروثة.

وقد مر مجتمعنا خلال هذه الحقبة الزمنية الطويلة بعدة مراحل تكاملية، السمت كل مرحلة منها بأنها أفضل من سابقتها من حيث ترسيخ مفاهيم عادلة أكثر وزوال مفاهيم الظلم والانحراف أكثر، وعلى امتداد ما يقارب من مئتي عام كان فيها الأئمة من أهل البيت المهلي يعيشون في وسط مجتمعهم، مئتي عام كان فيها الأئمة من أهل البيت المهلي يعيشون في وسط مجتمعهم، تطور المجتمع كثيراً، لكنه بقي دون مستوى قبول المفاهيم المهدوية كهوية ومشروع اجتهاعي، وقريب من هذا المعنى ما روي عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر الله في أخيه موسى بن جعفر الله في أولا الله في إنه لابد لصاحب هذا الأمر، من غيبة أديانكم، لا يزيلكم أحد عنها، يا بني: إنه لابد لصاحب هذا الأمر، من غيبة حتى يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به، إنها هي محنة من الله على امتحن بها خلقه، ولو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصح من هذا لاتبعوه»، فقلت: يا سيدي، من الخامس من ولد السابع؟ فقال: «يا أخي، عقولكم تصغر عن يا سيدي، من الخامس من ولد السابع؟ فقال: «يا أخي، عقولكم تصغر عن

فالإمام موسى بن جعفر الله يصرح وبكل وضوح لأخيه: أن عقول الناس في ذلك الزمان قاصرة وضيقة عن فهم غاية غيبة مولانا الإمام هي، والمجتمع الذي هذا حاله، هو قاصر أكيد عن تبني مشروع الهوية المهدوية.

١. الكافي: ج١، ص٢٢٦.

فكان لابد من غيبة طويلة يتربى فيها المجتمع ذاتياً تحت وطأة التجارب القاسية من جهة وتوجيهات الفقهاء العدول من جهة أخرى، فيعتاد المجتمع على سماع المفاهيم العادلة ويؤمن بصلاحيتها، ونتيجة لهذه الظروف ينبثق

المنطق العادل المشترك الذي تجتمع عليه العادات المجتمعية الموروثة والمفاهيم المهدوية، وتتشكل تلقائياً الهوية المهدوية المجتمعية.

#### المهدوية الهوية العالمية الموحدة:

ومن اللطيف ملاحظة القابلية الكبيرة للهوية المهدوية لأن تكون هوية عالمية موحدة، رغم الاختلافات الموجودة في فهم شخصية المهدي أو المصلح الموعود، فجميع التفسيرات المعروفة لشخص الموعود تنتظر المشروع الإصلاحي نفسه في الخطوط العامة لهذا المشروع، فهي متحدة لحد بعيد اتجاه الهوية المهدوية والدور العالمي لها، فإن التفسيرات لحقيقة شخصية المنقذ المخلص هنا ذات ثلاثة اتجاهات رئيسية:

الاتجاه الأول: المتمثل بالمشروع الإصلاحي العالمي الذي يقوم به المصلح المنظر الذي يؤمن به غير المسلمين، كالمسيحيين واليهود وغيرهم.

الاتجاه الثاني: والمتمثل بالمسروع الإصلاحي للمصلح المنتظر الذي يؤمن به المسلمون غير الإمامية الاثني عشرية، وهو رجل هاشمي يلقب بالمهدي أيضاً، لكنه يولد في آخر الزمان، ومشروعه أن يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً.

الاتجاه الثالث: والمتمثل بالمشروع الإصلاحي للمصلح المنتظر للمسلمين من الإمامية الاثني عشرية خاصة، وهو مولانا الإمام المهدي الغائب الحجة بن الحسن العسكري عليه والذي يظهر بعد انتهاء غيبته فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً.

77.

المراث ال

14

وهذه الاتجاهات الثلاثة في جوهرها واحدة، وتشير إلى مفهوم واحد، وتنادي بالأخذ بالهوية نفسها ذات المشروع نفسه، فنحن لو تركنا الحديث عن خصوصيات شخصية المصلح المنتظر، وانطلقنا من نقطة مشتركة بين هذه الاتجاهات الثلاثة، تتمثل بالإيان بالوجود المستقبلي لفرد يقوم بمشروع عالمي لبسط العدل، ورفعنا اليوم هذا المبدأ كهوية موحدة، لوجدنا أنفسنا أمام هوية مشروع عالمي موحدة، خاصة ونحن نستهدف توجيه المجتمعات البشرية نحو الهوية المهدوية كمشروع حضاري، نؤمن جزماً أن قائد هذا المشروع منقطع عنه اليوم وممنوع من إدارته بصورة مباشرة، وبقطع النظر عن التفسيرات الموضوعية لهذا الانقطاع وأسباب المنع، هل هي الغيبة أو عدم الولادة أوي أي أسباب أخرى.

فنقطة الانطلاق واحدة، وأي اختلاف في ملازمات هذه النقطة الموحدة، والتي ترجع للحالة الفكرية القائمة للمجتمعات للبشرية وفهمها لخصوصيات الصلح المنتظر، لن تضر بفعالية مشروع الهوية المهدوية العالمية الموحد، بعد الاتفاق على الهدف الأعلى والغاية النهاية لهذا المشروع، أعني بسط العدل ودفع الظلم والجور عن بني البشر ومنع تسلط البعض من الناس على البعض الآخر دون وجه حق.

وليس معنى هذا أن ننسلخ من الثوابت الاسلامية والإمامية المعرفة لشخصية المهدي الموعود، بل يمكن القول إن المطلوب هو انتهاج الأسلوب الديني العام في التدرج بالتعريف بالمهدي الموعود وربط المجتمعات البشرية به، فكل مجتمع حقه من هذا التعريف بها ينسجم مع الخطوط العامة المشتركة، وتجنب طرح التفاصيل الاعتقادية لأي مجتمع عالي لمن دونه من المجتمعات الدانية في فهمها للهوية المهدوية، كها ورد عن جابر: فقلت: يا رسول الله، فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته؟ فقال: «إي والذي بعثني بالحق أنهم

يستضيؤون بنوره وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن علاها سحاب، يا جابر هذا من مكنون سر الله ومخزون علم الله فاكتمه إلّا عين أهله)(١).

فترك طرح تفاصيل شخصه الإمام المهدي على من لا يؤمن بها، مندرجة في الامر الوارد في هذه الرواية بكتمان الامر إلّا عن أهله.

#### ما نفهمه من عوامل نجاح مشروع رفع الهوية المهدوية:

وهنا نتكلم عن عاملين رئيسيين لهم القابلية لإنجاح هذا المشروع لحدٍ لا بأس به، سواء استهدفنا النجاح على مستوى مجتمعنا المسلم خاصة أم على ا مستوى المجتمع البشري بصورة عامة، وهذان العاملين هما:

العامل الأول: النتائج المتوقعة من مناقشة الهويات الأخرى المقابلة للهوية المهدوية، وتحليل تلك النتائج المتحققة لمشاريع تلك الهويات، وإيضاح زيف ما يروَّج له من عظمة هذه المشاريع وعدالتها، وبيان أوجه ظلمها للمجتمعات البشرية التي تحكّمت فيها، والبحث والنقاش هنا لا يستهدف التسقيط والانتقاص والافتراء علىٰ تلك الهويات ومشاريعها العملية، بل هو نقاش وبحث علمي متجرد عن التعصب والعنصرية والافتراء.

ونتائج هذا البحث والنقاش هي قطعاً ومن جملة النتائج النهائية التي تستهدفها هويتنا المهدوية ومشروعها في زمن الغيبة، فحين نقارن تلك الهويات والمبادئ التي تنادي بها، وما تدّعيه لنفسها من قابلية لحل مشاكل المجتمع البشري، نقارنها مع الواقع الحقيقي التي أنتجت اليوم، وما قدّمته للمجتمع البشري من نتائج سلبية أو إيجابية، سينكشف لكل ذي عينين منصف - في نهاية المطاف - زيف ما تدّعيه تلك الهويات من مبادئ ومن كذب ما تبشّر به من

١. كشف الغمة: ج٣، ص٥١٥.

المروع والم

14

خير عميم، وذلك حين يتم الكشف عن جهات القصور والنقص في تلك المبادئ والظلم في تطبيقاتها، ذلك النقص والظلم المستتبع له الذي لا ينبغي الشك فيه أبداً، باعتبار تلك الهويات هي نتاج العقل البشري القاصر المقيد في حدود العاطفة والمصلحة الشخصية وزمان ومكان مؤسسها، ومن يلحق به من معدل ومطور لمضامينها، هذا النقص الذي لا يمكن إقناع المجتمعات به إلا بعد دخول تلك الهويات ساحة التجربة والامتحان، وتوفّر كل أسباب ووسائل نجاحها الذاتي.

وهذا الانكشاف لواقع تلك الهويات ومشاريعها يَتِبِجُ عند المجتمعات البشرية عموماً: يأساً نفسياً تجاهها وإحساساً واقعياً عميقاً بأنها غير قادرة على رفع المظالم عن كاهل المجتمعات البشرية، وتصبح تلك المجتمعات ذات صدر رحب لقبول تجربة جديدة وتبني هوية مغايرة لتلك الهوية الفاشلة، وستكون الهوية المهدوية هي تلك الهوية العادلة في مبادئها النظرية، الكاملة عند تطبيقها على يد قائدها المنتظر.

ولسنا بحاجة لأبعد من هذا المستوى من النجاح في مشروع هويتنا المهدوية، لأننا أصلاً لا نستهدف بسط العدل العملي ودفع كل وجوه الظلم في المجتمعات البشرية قبل ظهور مولانا الإمام المهدي هي، لأنها مهمة ذات سعة وعمق لا يمكن لأي فرد بشري غيره القيام بها، ومشروع هويتنا في زمن الغيبة لا يستهدف أكثر من التعريف بهذا القائد ومشروعه، والدعوة لإعطائه الفرصة للقيام وإقامة ذلك المشروع، من غير جبر منا اليوم ولا إرهاب.

العامل الثاني: من عوامل نجاح مشروع الهوية المهدوية هو: توفر عدد ليس قليلاً من الأفراد الذين يؤمنون بحقانية هذه الهوية، وليس لديهم أي شك في نجاحها عند تطبيقها، ووجود هذه الفئة من الناس ضروري للدفاع عن هويتهم التي يؤمنون بها، يشير لهذا المعنى ما أخرجه



القندوزي في الينابيع عن أبي بصير، قال: قال جعفر الصادق [عليه]: «وما كان قول لوط عليه لقومه: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوي إِلَى رُكْن ا شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٧٩]، إلّا تمنياً لقوة القائم المهدي وشدة أصحابه، وهم الركن الشديد، فإن الرجل منهم يعطى قوة أربعين رجلاً، وأن قلب الرجل منهم أشد من زبر الحديد، لو مروا بالجبال لتدكدكت، لا يكفون سيوفهم حتى يرضيٰ الله عَلَىٰ ١٧٠، ومن الواضح أن النبي لـوط عليُّك ، إنها تمنيٰ وجود هـذه الثلـة المؤمنة بالهدف والمشروع الذي دعلى قومه إليه، طلباً لإنجاح ذلك المشروع، وبما يجده من أهمية قصوى لوجودهم لتحقيق ما يسعى لتحقيقه، وينبغي الآن أن نتكلم عن هذه الأهمية بشيء من التفصيل، وذلك ضمن عدة جهات:

## الجهة الأولىٰ: تأثير الإيمان بحقانية الهوية في نجاح مشروعها:

فإن واقعنا المعاصر بها يتضمنه من صراعات ومواجهات بين التيارات العقائدية المختلفة، ولا نقصد هنا بالعقائدية خصوص الأفكار الدينية التي يعتقد بها، بل ما نقصده هو الهوية التي يرفعها الفرد وينسب نفسه إليها، ويسعىٰ لتحقيق كل ما من شأنه دوام وجودها ونجاح مشروعها الذي تسعىٰ لتحقيقه، وهذا ما يشمل الهويات الدينية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية الفكرية، وغيرها من ميادين التنافس البشري المعاصر.

هذا الواقع أثبت به لا يقبل الشك: أنه كلها كان الأفراد أكثر إيهاناً بحقّانية هويتهم التي ينتسبون إليها، كان النجاح في إقامة مشروعهم الحضاري أقرب، لما يوفره هذا الإيمان الراسخ من وعبى وفهم بحقيقة ما يراد الوصول إليه ومدىٰ أهمية وعظمة ذلك الوصول والشعور العالى بالمسؤولية تجاهه، وفقدان هذا الإيان سينتهي بفشل أي مشروع، وبغض النظر عن الإمكانيات المادية التي يتم توفيرها له.

١. ينابيع المودة لذوي القربيٰ - القندوزي: ج٣، ص ٢٤١.



#### الجهة الثانية: إحياء الهوية المهدوية في الجوانب العبادية:

إن الهوية الدينية المهدوية وبالإضافة لما تمثله من مشروع حضاري وهدف أعلى، يسعى هؤلاء الأفراد إلى إنجاحه في مجتمعهم وواقعهم الذي يعيشونه، فإن هذه الهوية تمثل دافعاً قوياً لإقامة ذلك المشروع في نفوسهم وعقولهم وخاصتهم التي تحيط بهم، فهم يؤمنون بحقانية هذه الهوية وعِظم الفائدة المتحصِّلة منها، فمن الطبيعي جداً أن يحاولوا الانتفاع منها في نطاق المنفعة المسخصية المباحة، فتظهر لتلك الهوية لمسات عبادية وإيهانية مميزة في سلوكياتهم المختلفة، فإن الالتزام بمقتضيات هذه الهوية يمثل صفة واضحة الدلالة على الإيهان بها وصدق الانتساب إليها، وكلما كان الفرد أكثر إيهانا بها كان أكثر التزاماً بما تقتضيه، فتراه يتحين الفرص مرة بعد مرة لإشهار هويته والتصريح بانتسابه إليها، وهو ما سيوفر تجربة عملية ناجحة، تشجع الآخرين على الاهتمام بهذه الهوية والأخذ بمقتضياتها العملية.

#### الجهة الثالثة: أصالة الهوية المهدوية في الفكر الاسلامي الحركي:

ونحن نتكلم عن تأثير الهوية المهدوية في السلوك الفردي والمجتمعي، لا ينبغي إغفال جانب ترابط هذه الهوية مع عدة مواضيع دينية حركية، مؤثرة جداً في واقعنا المعاش من عدة جوانب، ولعل للقضية الحسينية الصدارة على هذه المواضيع، والقضية الحسينية المباركة كانت ولازالت المحرك العاطفي الأبرز في الواقع الشيعي، خاصة حين تترجم تلك العاطفة بصور مشاريع اجتهاعية تتبنى توفير الحلول لكثير من مشاكل مجتمعنا الاقتصادية والاجتهاعية وغيرها.

وتأثير هذا الترابط في المجتمع الإمامي واضح التأثير، باعتبار المكانة المميزة للقضية الحسينية في فكر وعاطفة المجتمع، ونفس هذا الترابط والتأثير على المقضية الحسينية في فكر

أفراد المجتمع الشيعي يمكن سوقه كدليل على عظمة الهوية المهدوية وعمق تأثيرها في الأفراد المؤمنين بها، لإقناع الأفراد خارج المجتمع الإمامي الذين ليس لهم تفاعل كبير مع القضية الحسينية بإطارها الديني التاريخي الموروث، وذلك بملاحظة التأثير العميق للهوية العقائدية في سلوك حاملي تلك الهوية. ولنا هنا أن نستشهد بموقفين حسينين لهم تأثير كبير في الواقع المعاصر، هما الجانب التنظيمي للمواكب الحسينية، وما تمثله تلك المواكب اليوم من مؤسسات خبرية وثقافية مصغرة، تضم شباب المنطقة الواحدة وتنسّق بينهم وتوزّع عليهم الأدوار ليقوموا بأعمال مهمة في مناطقهم تطوعاً، وتحت مظلة الهوية الحسينية والشعائر، والموقف الأخرى، ولعله الأهم والذي برز مؤخراً في المجتمع العراقي، بعد احتلال جماعات داعش الإرهابية لمدن العراق وصدور فتاوي المرجعية الدينية العليا في الدفاع الكفائي، فكان أول المندفعين للاستجابة هم أبناء المواكب الحسينية بمختلف مستوياتهم المعيشية وأعمارهم، فشكُّلوا أفواجاً مستعدة للمواجهة العسكرية والموت في سبيل التحرير والانقياد لفتاوي المرجعية، وهي ظاهرة لا يمكن تفسيرها بغير تأثير الانتساب للهوية الحسينية في نفوس هو لاء الشباب، فالربط إذن - أو قُل - تفعيل الجوانب الرابطة بين الهوية الحسينية والهوية المهدوية ستكون له نتائج إيجابية كبيرة وكثيرة جـداً، خاصـة ونحـن نجـد في روايـات أهـل البيـت البيِّل ما يدعـو فعـلاً لإحياء هذا الربط والتذكير به، ومن ذلك ما أخرجه ابن قولويه في كامل الزيارات بإسناده عن مالك الجهنبي عن أبي جعفر الباقر التيلا، قال: «من زار الحسين علي يوم عاشوراء من المحرم...»، قال: قلت: فكيف يعزي بعضهم بعضاً؟ قال: «يقولون: عظم الله أجورنا بمصابنا بالحسين التلا، وجعلنا وإياكم 

١. مصباح المتهجد: ص٧٧٢.

المزيزين المرادة

#### الخاتمة:

وحيث إنه من المتعسر الدخول في نقاش مفصل لكلّ ما ورد في جوانب تخص الهوية المهدوية ومشر وعها الإصلاحي في هذه العجالة البحثية المختصرة فإننا نقتصر في خاتمة بحثنا المختصر هذا على ذكر مقارنة بين الصيغة النظرية للهوية المهدوية المجملة، ودون التطرق للجوانب التي يراد لها أن تُفعّل في مشروع الهوية المهدوية، وبين الواقع المعاصر للهويات الأخرى التي لها تأثير ملموس في مجتمعنا، مع عدم ترك التنويه إلى أن هذه المقارنة فاقدة لجانب الموازنة العلمية، لأننا نبحث ونقارن الهويات المقابلة للهوية المهدوية بها تبا تمثله اليوم من واقع مطبق وموجود، وبها لها من مشاريع عملية ونتائج ملموسة، في قبال الهوية المهدوية النظرية المحضة، والتي لم تنل بعد حظها من التجربة التطبيقية إلّا في جوانب ضيقة جداً من جوانب حياتنا العملية، وعدم الاتران العلمي في هذه المقارنة مؤثر جداً في طبيعة النتائج المتوقعة للمقارنة، وإلّا فالحق أن تجري المقارنة بين الهويات، إمّا من جوانبها النظرية المتبادلة، أو العملية المتبادلة عند وجود تطبيقات عملية لكلا الطرفين.

بيد أنّ الشيء الذي يمكنه أن يقلل من تأثير عدم الاتزان هذا يكمن في مقارنة الأسس النظرية التي تقوم عليها الهويات المقابلة للهوية المهدوية في واقعها المعاصر، مع الأسس الاجتهادية التي نفهمها نحن اليوم عن الهوية المهدوية، سيا تلك الأسس المفهومة عندنا على أن لها القابلية للتأسيس للعدالة المجتمعية، وحل كثير من مشكلات مجتمعنا اليوم من جانب نظري فقط.

وذلك من عدة جهات:



ا الجهة الأولى:

في تشخيص وتحديد ماهية المفاهيم المهدوية الداخلة في مسروع الهوية المهدوية، ولها قابلية التطبيق العملي الواضح الخالي من الغموض المعرفي، اللذي نحتاج معه لأجوبة تفصيلية من مولانا الإمام المهدي ، تلك المفاهيم والمبادئ المهدوية الشاملة لمجتمعنا بشرائحه المختلفة وطبقاته المتفاوتة، وذلك طبقاً لما نطلبه من تأسيس لمشروع الهوية المهدوية، يتمثل بإعادة صياغة المفاهيم المجتمعية الفطرية، بها ينسجم مع مشروع مولانا الإمام المهدي عند ظهوره، وهو ما يتطلب أن تشمل تلك الصياغة كل فئات المجتمع، ولا تختص بفئة المتدينين ومن هم فعلاً يشعرون بالمسؤولية تجاه قضية مولاهم، ولا يوجد أفضل من قوانين العادات والتقاليد المجتمعية والتطبيقات الحسينية الشعائرية التي سبق التنويه لها، لتقوم بمهمة إعادة الصياغة هذه بعد أن تكتسب الأهلية للقيام بها فعلاً على الوجه المطلوب، بموافقة وقبول القيادة المرجعية النائبة عن مولانا الإمام المهدي .

وحينئذ سيكتسب مشروع الهوية المهدوية زخماً إعلامياً وشعبياً كبيراً بغطاء شرعي، قادر على مواجهة كل المشاريع المقابلة وإلحاق الهزيمة بها إن كانت منحرفة، أو الانتفاع منها وتوظيفها في خدمة المشروع المهدوي، لأن تلك المشاريع وإن روجت لنفسها تحت أي عنوان كانت، لن تنال فرصة النجاح إلّا بنيل القبول الشعبي والتحكم الإعلامي المباشر وغير المباشر، وتحييد القيادة المرجعية أو ترك معارضتها بأي أسلوب تراه نافعاً في هذا الجانب.

## المراع في المراد المراد

#### الجهة الثانية:

وبعد أن كان الجانب الأول مهتماً بالمفاهيم المهدوية التي يراد الترويج لها وتقديمها كركائز للهوية المهدوية المجتمعية، فإن من الحكمة تخصيص الجانب الشاني لتشخيص المفاهيم والمبادئ التي تنتمي للهويات الأخرى المقابلة، والتي لها حضور وتأثير في أوساط مجتمعنا، ومحاولة تطويرها وإعادة صياغتها لتنسجم مع مشروعنا المهدوي، فإن مشروعنا هذا لا ينبغي له أن ينطلق دائماً من نقطة الصفر، والتأسيس بعيداً عن النتاجات البشرية الفكرية والعملية النافعة، خاصة مع ما لهذه النتاجات من حضور في الواقع المعاصر، فمن الحكمة أن نختصر الجهود، وبدلاً من أن نقوم بجهود كبيرة لإقناع المجتمع بضرورة التخلي عن تلك النتاجات، والاستعاضة عنها بنظائرها المهدوية، أن نقوم بدلاً عن ذلك بتوظيف نفس تلك النتاجات واستخدامها كأدوات في مشروعنا بعد تطويرها با ينسجم مع أهداف المشروع المهدوي.

#### الجهة الثالثة:

في تشخيص السبب الحقيقي والجوهري لنقص مشاريع تلك الهويات المقابلة للهوية المهدوية، ثم تحديد الباعث على ما يسود تطبيقات مشاريع تلك الهويات من مصاعب وما تسببه من ويلات للفرد والمجتمع، وقد تم التطرق لهذه النقطة في مضامين البحث بالتفصيل، لكن ما يستحق أن نضيفه هنا، هي نقطة جديرة بالملاحظة والبحث، وهي: موقف العادات والتقاليد الشعبية في مجتمعنا من بعض تطبيقات تلك المشاريع، ومقارنة هذا الموقف من موقف العادات والتقاليد من تطبيقات مهدوية، ودون الدخول في التفصيل.

فإننا نلاحظ غالباً حالة من التساهل والسكوت تجاه بعض التطبيقات المنحرفة للمشاريع الأخرى، تلك التطبيقات التي تنافي عادات وتقاليد مجتمعنا

الموروثة، بل قد يُصار إلى تقديمها على الموروث وإلباسها ثوب التطور والحداثة مع ما فيها من مخالفة كبيرة وواضحة لعاداتنا الموروثة، بينها نجد نفس هؤلاء الأفراد الذين يتساهلون ويقبلون التخلي عن عاداتهم لصالح التطبيقات المنحرفة، يقفون موقف المتشدد والمتزمت لو عارضت بعض المفاهيم المهدوية العادلة بعض العادات المجتمعية الظالمة، فيتحيز للعادات ويعتبرها أمراً واقعاً تسالمت عليه الأجيال من الآباء والأجداد، وبالتالي لابدية غض الطرف عن جوانبها الظالمة ومنافاتها للعدل المهدوي.

#### الجهة الرابعة:

ونحن حيث اخترنا أن يكون تقديمنا لمشروع الهوية المهدوية للمجتمع، قائماً على أسلوب الإقناع والقبول الطوعي وترك الإجبار والقهر في ميدان التطبيق، فلابد إذن أن نتجاوز النقطة التي ذكرت في الجانب الثالث السابق، والموقف غير المبرر تجاه التطبيقات المهدوية أو تطبيقات المشاريع الأخرى، التي تنافي الموروث من العادات، وكون ذلك التجاوز بنحو إيجابي يرفض الاستسلام واستبدال العدل المهدوي بظلم العادات، ويتم ذلك عن طريق دراسة وتشخيص المراحل التي مرّبها مجتمعنا خلال تاريخه الطويل، تلك المراحل التي أنتجت عادات مجتمعية ظالمة لها ميزة الترسخ والقبول المجتمعي، ومحاولة إعادة الكرة لتوليد مراحل تاريخية تنتهي لإنتاج عادات مجتمعية مهدوية عادلة.

ولا يعترض معترض بالقول: إن هذه العادات وُلدت ونمت وترسخت على امتداد مئات السنين ولأجيال متعاقبة، ومحاولة تبديل الظالم منها بمفاهيم عادلة وبنفس مراحل تولدها، يعني أن نقوم بجهود تشريعية وإعلامية تمتد لئات من السنين القادمة، تخضع خلالها أجيال متعاقبة لهذه الجهود لتنتج النتيجة المطلوبة!

74.



لأننا نجيب: أن هذا الاعتراض لا مبرر له، ولا ضير بسلوك هذا الطريق إن انحصرت إقامة مشروع الهوية المهدوية به، بل إننا لا ينبغي أن ننظر لمشروعنا المهدوي بعين المرحلية والأمد القريب مع ما نجده، وخاصة في التفسير الإمامي الاثني عشري لهذا المشروع، من نَفَس تطبيقي طويل جداً يمتد لمئات بل ربه آلاف السنين، تمثل بغيبة مولانا الإمام المهدي هي، بل كل فشل وقع أو يتوقع له الحصول في ميادين مشروع الهوية المهدوية مردُّه لنظرة قصيرة الأمد لهذا المشروع، واستعجال قطف الثمرات وطي المراحل الإصلاحة.

#### والجهة الخامسة والأخيرة:

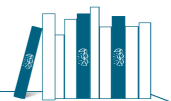
إنه وبالاعتهاد على ما ذُكر في الجهة الرابعة السابقة، ننطلق في تشخيص ما نستطيع فهمه من تفاصيل نظرية وعملية لمشروع الهوية المهدوية، وأنظمة وتطبيقات متناسقة لمستقبل هذا المشروع القريب والبعيد، وما يصلح أن يكون سبباً لتهيئة الأرضية المناسبة لظهور مولانا الإمام المهدي هنه، ورفع كل الموانع التي حالت دون تحقق هذا الظهور وعلى امتداد سنوات طويلة جداً من غيبته هنه، وما يتطلبه هذا التشخيص من تربية وإعداد لأفراد بأعداد وإمكانيات مادية وفكرية تضمن تسلسل مراحل تطوّر هذا المشروع وقدكم توقفه أو انهزامه لأي سبب مستقبلي كان.

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآل الطيبين الطاهرين، وعجل الله فرج مولانا الإمام المهدي الله وأكرمنا بكرامة رفع رايته والترويج لذكره في غيبته وظهوره.



# الأيات النازلة في الإمام المهدي هذه من سورة الزخرف عند الفريقين





#### مقدمة:

من القضايا القطعية، هي قطعية ظهور الإمام المهدي العالمية وظهور منقذ البشرية والمصلح الأعظم، إنه الوعد الإلهي الأكيد لشعوب العالم بأن يُسلّم زمام الحكم في مقطع زماني حساس إلى النخبة من العباد الصالحين، وبها يُسلّم زمام الحكم في مقطع زماني حساس إلى النخبة من العباد الصالحين، وبها يتم بسط العدالة، الرفاه، العلم، الصحة، الإعهار، التوحيد، الإحسان على وجه الأرض الوسيعة، إذ كثُرت الروايات الدالة على وجوده المبارك والوعد بدولته المباركة، وفي القرآن الكريم توجد أكثر من ١٠٠ آية تتعلق بالإمام المهدي وحكومته، والدليل أن عدداً من الكبار العلماء قد ألَّفوا كتباً بهذا الخصوص منها كتاب (المحجة فيها نزل في القائم الحجة الله المشتمل على ١٢٠ آية، وفي هذا البحث الذي جاء بعنوان (الآيات النازلة في الإمام المهدي من سورة الزحرف عند الفريقين) نسلط الضوء من خلاله على الأقوال حول الآيات في هذه السورة وتفسيرها به ، وهما آيتان:

١ - قوله تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلَها كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِ لِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُ ونَ ﴾
 (الزخرف: ٢٨).

## ٢ - قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْ تَرُنَّ بِها وَاتَّبِعُونِ هذا صِراطًا مُسْتَقِيمٌ ﴾ (الزخرف: ٦١).

وتوصل البحث إلى عدة نتائج، أهمها: أن الآية الثامنة والعشرين من سورة الزخرف نزلت في أولاد علي من صلب ابنه الحسين الميلي ، جعل الله فيهم الإمامة إلى يوم القيامة، وأن الإمام المهدي الله هو الكلمة الباقية، وأن الآية الحادية والستين من سورة الزخرف تؤكد على العقيدة المهدوية وتعتبر مجيء الإمام الموعود أمراً مؤكداً.

#### أهداف الموضوع:

الحاجة العلمية لمعرفة آراء المسلمين حول قضية الإمام المهدي ، وذلك من خلال العرض والخوض في تفاسير علاء المسلمين لمختلف المذاهب الإسلامية، ويترتب على ذلك فوائد، منها التقريب بين المسلمين لاتفاقهم على أصل القضية وإن وجد اختلاف في الأمور الجزئية.

المبحث الأول: الآيات النازلة في الإمام المهدي على عند الشيعة في سورة الزخرف:

الآية الأولى: ﴿ وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الزخرف: ٢٨):

#### أقوال المفسرين:

في تفسير القمي: ﴿وَجَعَلَها كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾، يعني: فإنهم يرجعون، يعني الأئمة إلى الدنيا ().

ونقل صاحب تفسير الكوفي رواية في تفسير هذه الآية عن أبي خالد، قال: كنا عند زيد بن علي الميكيلا، فجاءه أبو الخطاب يكلمه... إلىٰ أن قال له زيد:

١. القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي: ج٢، ص٢٨٢.

المراث ال

14

أفترون أن رجالنا ليس مثل نساءنا إلّا أنا أهل البيت ليس يخلو أن يكون فينا و مأمور على الكتاب والسنة لأن الله تعالى قال: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ مَامُور على الكتاب والسنة لأن الله تعالى قال: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾، فإذا ضل الناس لم يكن الهادي [المهدي] " إلّا منا، علمنا علما جهله من هو دوننا... ".

ويقول الطبرسي في مجمع البيان: الكلمة الباقية في عقبه هي الإمامة إلى يوم الدين عن أبي عبد الله عليه واختلف في عقبه من هم؟ فقيل: ذريته وولده عن الدين عباس ومجاهد، وقيل ولده إلى يوم القيامة عن الحسن، وقيل هم آل محمد عن السدي ".

وروى السيد البحراني في البرهان، قال: قال رسول الله عَيَالَةُ: «إني تارك فيكم الثقلين أحدهما كتاب الله عَلَى من اتَّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على الفلالة، ثم أهل بيتي أذكركم في أهل بيتي - ثلاث مرات -»، فقلت لأبي هريرة: فمن أهل بيته، نساؤه؟ قال: «لا، أهل بيته أصله وعصبته وهم الأئمة الاثنا عشر الذين ذكرهم الله في قوله: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ﴾» (٤).

وفي تفسير نور الثقلين ينقل رواية عن كتاب الاحتجاج للطبرسي وفي عن النبي عَيْنِ في حديث طويل يقول فيه في خطبة الغدير: «معاشر الناس، القرآن يعرفكم أن الأئمة من بعده ولده، وعرفتكم أنه مني وأنا منه، حيث يقول الله الله وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً في عَقِبِهِ وقلت: لن تضلوا ما إن تمسكتم بها» (٥٠).

5: 740

١. نسخة أخرى.

٢. الكوفي، فرات بن إبراهيم، تفسير الكوفي: ص٢٠٥.

٣. الطبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان: ج٩، ص٦٩.

٤. البحراني، السيد هاشم، تفسير البرهان: ج٤، ص١٣٨.

٥. الحويزي، عبد علي العروسي، تفسير نور الثقلين: ج٤، ص٩٧٥.

المراث المالية

14

ويقول الطباطبائي الله في تفسيره الميزان: والتأمل في الروايات يعطي أن بناءها على إرجاع الضمير في حَعَلَها إلى الهداية المفهومة من قوله: حَسَيَهُدِينِ ، وقد تقدم في تفسير قوله تعالى: الإين جاعلُك لِلنَّاسِ إماماً ، أن الإمام وظيفته هداية الناس في ملكوت أعهاهم، بمعنى سوقهم إلى الله سبحانه بإرشادهم وإيرادهم درجات القرب من الله سبحانه وإنزال كل ذي عمل منزلة الذي يستدعيه عمله، وحقيقة الهداية من الله سبحانه، وتنسب إليه بالتبع أو بالعرض.

وفعلية الهداية النازلة من الله إلى الناس تشمله أولاً، ثم تفيض عنه إلى غيره، فله أتم الهداية، ولغيره ما هي دونها، وما ذكره إبراهيم عليه في قوله: ﴿فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ هداية مطلقة تقبل الانطباق على أتم مراتب الهداية التي هي حظ الإمامة كذلك (۱).

#### الروايات الواردة في الآية:

روى الكليني بي في عديث الحسين بن ثوير، عن أبي عبد الله عليه في قال: «لا تعود الإمامة في أخوين بعد الحسن والحسين أبداً، إنها جرت من علي بن الحسين، كها قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَأُولُوا الْأَرِحامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ ﴾ [الأنفال: ٧٥؛ الأحزاب: ٦]، فلا تكون بعد علي بن الحسين عليه إلا في الأعقاب وأعقاب الأعقاب، "".

١. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن: ج١٨، ص٩٦.

٢. الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج١، ص٢٨٥-٢٨٦.



بتقريب: أن كونها في أعقاب الأعقاب يشير إلى ما ورد في الآية علىٰ ما يأتي الله التالية علىٰ ما يأتي الله التالية:

وروى الصدوق الله عبد الله الله الله الله عبد الله عبد الله الله عبد الله عبد الله عبد الحسن والحسين المنافع ؟

قال: «لا، إنها هي جارية في عقب الحسين المله على: ﴿ وَجَعَلَها كَلِمَةً بِاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾، ثم هي جارية في الأعقاب وأعقاب الأعقاب إلى يوم القيامة » ().

وروى عن ثابت الشهالي، عن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب المهيد، أنه قال: «فينا نزلت هذه الآية: ﴿وَأُولُوا الْأَرِحامِ بَعْضُهُمْ أُولِى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ [الأنفال: ٧٥]، وفينا نزلت هذه الآية: ﴿وَجَعَلَها كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِيهِ ﴾ والإمامة في عقب الحسين بن علي بن أبي طالب المي إلى يوم القيامة، فإن للغائب للقائم المي منافي منا غيبتين إحداهما أطول من الأخرى، أمّا الأولى فستة أيام أو ستة أشهر أو ست سنين، وأمّا الأخرى فيطول أمدها حتى يرجع عن هذا الأمر أكثر من يقول به، فلا يثبت عليه إلّا من قوي يقينه وصحت معرفته ولم يجد في نفسه حرجاً مما قضينا وسلّم لنا أهل البيت» وروى أيضاً عن ابن أبي بصير عن جعفر الصادق المي ينتقل من ولد إلى ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيّةً فِي عَقِيهِ ﴾: "إنها في الحسين المي ينتقل من ولد إلى ولد، ولا ترجع إلى أخ ولا عم » ".

١. الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة: ص٥٤٥.

٢. الصدوق، محمد بن على بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة: ص٥١-٣٥٣.

٣. المصدر نفسه: ص٤٤٣؛ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٢٥، ص٢٥٣.

14

وعنه أيضاً عن الإمام الصادق عليه قال المفضل: فقلت: يا بن رسول الله فأخبرني عن قول الله عَلَا ﴿ وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾، قال: «يعني بذلك الإمامة جعلها الله تعالى في عقب الحسين إلى يوم القيامة». قال: فقلت له: يا بن رسول الله، فكيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد الحسن التَّلِيا، وهما جميعاً ولدا رسول الله عَيْنَ وسبطاه وسيدا شباب أهل الجنة؟ فقال عليه: «إن موسي وهارون كانا نبيين مرسلين وأخوين، فجعل الله على النبوة في صلب هارون دون صلب موسى الله الله دلك، ولم يكن لأحد أن يقول: لِم فعل الله ذلك، وأن الإمامة خلافة الله على في أرضه وليس لأحد أن يقول لِم جعله (جعلها) الله في صلب الحسين دون صلب الحسن عليها الله تبارك وتعالى هو الحكيم في أفعاله ﴿لا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣]» ١٠.

وفي الغيبة للطوسي إلله ، عن الجريري، عن الفُضيل بن الزبير، قال: سمعت زيد بن على النُّه يقول: المنتظر من ولد الحسين بن على، في ذريةِ الحسين وفي عقب الحسين، وهو المظلوم الذي قال الله: ﴿ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنا لِوَلِيِّهِ ﴾ [الإسراء: ٣٣] قال: وليه رجل من ذريته من عقبه، ثُم قرأ: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبهِ ﴾ [الزخرف: ٢٨] ٣٠.

#### والنتيحة:

دلت الروايات وأقوال المفسرين المتقدمة علىٰ أن الإمام المهدى على السلام المهدى الكلمة الباقية.

١. المصدر السابق: ص٣٨٧.

٢. الطوسي، محمد بن الحسن، الغيبة: ص١٨٨.



## الآيـة الثانيـة: ﴿وَإِنَّـهُ لَعِلْـمُ لِلسَّاعَةِ فَـلا تَمْـتَرُنَّ بِهِـا وَاتَّبِعُـونِ هـذا صِراطُ مُسْـتَقِيمُ﴾ (الزخـرف: ٦١):

تنقسم أقوال المفسرين الشيعة في ضمير الهاء الذي في قوله ﴿وَإِنَّهُ ﴾ إلى فئتين:

١ - رجوعها إلى عيسى المثلاني:

في تفسير التبيان: الضمير في قول ه ﴿ وَإِنَّ لُهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ يحتمل أن يكون راجعاً إلى عيسى عليه لأن ظهوره يعلم به مجيء الساعة، لأنه من أشراطها ((). وفي مجمع البيان: ﴿ وَإِنَّ لُعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ يعني أن نزول عيسى عليه من أشراط الساعة يعلم بها قربها (().

وفي تفسيره الصافي: في تفسير الآية: (يعني نـزول عيسـيٰ بـن مريـم اللهِ من أشراط السـاعة يعلـم بـه قربهـا فـلا تمـترن بهـا)(٢٠).

وفي الميزان: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْ تَرُنَّ بِها وَاتَّبِعُونِ
هـذا صِراطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ ضمير ﴿وَإِنَّهُ ﴾ لعيسى التَّلِا، والمراد بالعلم ما يعلم
به، والمعنى: وأن عيسى يعلم به الساعة في خلقه من غير أب وإحيائه الموتى فيعلم به أن الساعة ممكنة في الساعة ولا ترتابوا فيها البتة (۱).

وفي تفسير الأمثل في تفسير هذه الآية: (والآية إشارة إلى خصيصة أخرى من خصائص المسيح الله فقول: إن عيسى سبب العلم بالساعة ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ أما أن ولادته من غير أب دليل على قدرة الله اللامتناهية، فتحل

١. الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان: ج٩، ص١١٦.

٢. الطبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان: ج٩، ص٩١.

٣. الفيض الكاشاني، تفسير الصافي: ج٤، ص٣٩٨.

٤. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن: ج١١٨ ص١١٨.

على ضوئها مسألة الحياة بعد الموت، أو من جهة نزول المسيح عليه من الساء في آخر الزمان طبقاً لروايات عديدة، ونزوله هذا دليل على اقتراب قيام الساعة) (١٠).

#### ٢ - رجوعها إلى القرآن:

في تفسير التبيان: (وقال قوم: إن الضمير يعود إلى القرآن يعلمكم بقيامها ويخبركم عنها وعن أحوالها) (٢).

وفي مجمع البيان: (إن الهاء في قوله ﴿وَإِنَّهُ ﴾ يعود إلى القرآن ومعناه أن القرآن لدلالة على قيام الساعة والبعث يعلم به ذلك عن الحسن، وقيل معناه: إن القرآن لدليل الساعة لأنه آخر الكتب أنزل على آخر الأنبياء)(").

ويقول فتح الله الكاشاني في تفسيره زبدة التفاسير ومحمد رضا القمي في تفسيره كنز الدقائق عن الحسن: الضمير للقرآن، فإنّ فيه الإعلام بالساعة والدلالة عليهان.

وفي تفسير الكاشف: (﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْتُرُنَّ بِها وَاتَّبِعُونِ هذا صِراطً مُسْتَقِيمٌ ﴾، ضمير ﴿وَإِنَّهُ ﴾ يعود إلى القرآن، والمعنى أن القرآن يعلم الناس بيوم القيامة ويخبرهم عن حقيقته، ويحذرهم من أهواله، ولا يجوز الشك فيه... و ﴿هذا ﴾ إشارة إلى القرآن أيضاً وأنه صراط الله المستقيم، قال تعالى: ﴿إِنَّ هذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]، والرَّأَقُومُ ﴾ هو الصراط المستقيم) (٥٠).

72.

١. الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل في كتاب الله المنزل: ج١٦، ص٨٢.

٢. الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان: ج٩، ص١١٦.

٣. الطبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان: ج٩، ص٩١.

٤. الكاشاني، فتح الله بن شكر الله، زبدة التفاسير: ج٦، ص٢٦٤؛ القمي المشهدي، محمد رضا، كنز الدقائق وبحر الغرائب: ج١٢، ص٨٩.

٥. مغنية، محمد جواد، الكاشف: ج٦، ص٥٥٥.



وفي الميزان: (قيل: الضمير للقرآن وكونه علماً للساعة كونه آخر الكتب المنزلة من السماء) (٠٠).

وفي تفسير الأمثل: (واحتمل أيضاً أن يعود الضمير في ﴿وَإِنَّهُ ﴾ على القرآن، وعلى هذا يكون معنى الآية: أن نزول القرآن الذي هو آخر الكتب السهاوية، دليل على اقتراب الساعة، ويخبر عن قيام القيامة) ".

أمّا الروايات الدالة على أن عيسى الله يقتدي بالإمام المهدي عليه ، فمنها:

في تفسير القمي: ... إن عيسىٰ ينزل قبل يوم القيامة إلىٰ الدنيا فلا يبقىٰ أهل ملة يهودي ولا غيره إلّا آمن به قبل موته ويصلي خلف المهدي، قال: ويحك، أنىٰ لك هذا ومن أين جئت به؟ فقلت: حدثني به محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب المين ، فقال: جئت بها والله من عين صافية) (").

وفي تفسيره الصافي: عن الإمام الباقر التلان «القائم منصور بالرعب، مؤيد بالنصر، تطوى له الأرض وتظهر له الكنوز، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله على به دينه ولو كره المشركون، فلا يبقى في الأرض خراب إلّا عُمّر، وينزل روح الله عيسى بن مريم الملا فيصلى خلفه...»(1).

وفي تفسير نور الثقلين: قال ابن جريج: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله، يقول: «ينزل عيسى بن مريم فيقول أميرهم: تعال صلّ بنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أُمراء تكرمة من الله لهذه الأمة»(٥).

١. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن: ج١١، ص١١٨.

٢. الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل في كتاب الله المنزل: ج١٦، ص٨٢.

٣. القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي: ج١، ص١٥٨.

٤. الفيض الكاشاني، تفسير الصافي: ج٢، ص٣٣٩.

٥. الحويزي، عبد على العروسي، تفسير نور الثقلين: ج٤، ص٦١١.

وفي كمال الدين نقلاً عن بحار الأنوار: عن محمد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر الله الله عنه والقائم منصور بالرعب مؤيد بالنصر، تطوى له الأرض وتظهر له الكنوز، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله الله عسى بن كره المشركون، فلا يبقى في الأرض خراب إلّا عمر، وينزل روح الله عيسى بن

وفي كمال الدين: عن رسول الله عَيَّالَيُهُ أنه قال: «والذي بعثني بالحق نبياً، لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد، لطول الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه ولدي المهدي فينزل روح الله عيسى بن مريم فيصلي خلفه...»(\*).

وفي كمال الدين أيضاً: ذكر الإمام الباقر التي الخلفاء الاثني عشر التيلا الذين نصبهم النبي أعلاماً لأمته، ولما بلغ آخرهم قال التيلا: «الثاني عشر الذي يصلى خلفه عيسى بن مريم»(١).

وروى الطبرسي في الاحتجاج عن حنان بن سدير عن أبيه سدير بن حكيم عن أبيه عن أبيه سدير بن حكيم عن أبيه عن أبي سعيد عقيصي عن الحسن بن علي اليهي أنه قال: «ما منا أحد إلّا ويقع في عنقه بيعة لطاغية زمانه، إلّا القائم الذي يصلي خلفه روح الله عيسي بن مريم...» (٤).

وفي غاية المرام: عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله عَيْلُهُ: «إن خلفائي وأوصيائي الاثني عشر أولهم أخي، وآخرهم: ولدي»، قيل: يا رسول الله من أخوك؟ قال: «المهدي الله من أخوك؟ قال: «المهدي

مريم عليقيله فيصلى خلفه الا).

١. المجلسي، بحار الأنوار: ج٥٢، ص١٩٢.

٢. الصدوق، محمد بن على بن بابويه القمى، كمال الدين وتمام النعمة: ص٢٨٠.

٣. الصدوق، محمد بن على بن بابويه القمى، كمال الدين وتمام النعمة: ص٣٦٠.

٤. الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج عل أهل اللجاج: ج٢، ص٦٨؛ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار:
 ج١٥، ص٢٧٩.



الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت جوراً وظلماً، والذي بعثني بالحق بشيراً، لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه ولدي المهدي، فينزل عيسى بن مريم، فيصلي خلفه، وتشرق الأرض بنور رجا، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب» (٠).

وفي منتخب الأثر: عن الإمام الصادق الله عن آبائه عن جده رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله وأنه يدعي أنه ذكر خروج الدجال والقرية التي يخرج منها وبعض أوصافه وأنه يدعي الألوهية وأنه في أول يوم من خروجه يتبعه سبعون ألفاً من اليهود وأولاد الزنا واللدمنين بالخمر والمغنين وأصحاب اللهو والأعراب والنساء وقال الملية: "فيبيح الزنا واللواط وسائر المناهي حتى يباشر الرجال النساء والغلمان في أطراف الشوارع عراة وعلانية ويفرط أصحابه في أكل لحم الخنزير وشرب الخمور وارتكاب أنواع الفسق والفجور ويسخر آفاق الأرض إلّا (مكة) و(المدينة) ومراقد الأئمة الملي في فإذا بلغ في طغيانه وملأ الأرض من جوره وجور أعوانه يقتله من يصلى خلفه عيسي بن مريم وهو الإمام المهدي "".

#### الخلاصة:

انقسمت الروايات وأقوال المفسرين الشيعة في تأويل الضمير الراجع في كلمة ﴿وَإِنَّهُ ﴾ إلى فئتين، منهم من قال راجع إلى عيسى عليه ، ومنهم من قال راجع إلى القرآن.

وكذلك عرضنا روايات من الشيعة في أن عيسىٰ عليَّا يقتدي بالمهدي عليه.

١. البحراني، السيد هاشم، غاية المرام: ج٣، ص١٠٩.

٢. الصافي الكلبايكاني، لطف الله، منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر: ص ٤٨٠.

## ﴿ المبحث الثاني: الآيات النازلة في الإمام المهدي عند أهل السنة في سورة الزخرف:



14

) الآية الأولى: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الزخرف: ٢٨).

أقوال المفسرين السنة في تأويل ﴿ كُلِمَةً بِاقِيَّةً ﴾ إلى ثلاث فئات:

١ - التوحيد والإخلاص:

ففي الدر المنشور: أخرج عبد بن حميد وابن المنذر عن مجاهد ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ قال: الإخلاص والتوحيد لايزال في ذريته من يقولها من بعده ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ قال: يتوبون أو يذكرون (١٠).

وفي تفسير مقاتل بن سليان: (وجعلها كلمة باقية لا تزال ببقاء التوحيد في عقمه)(١).

وفي معاني القرآن وإعرابه: ﴿ وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ يعني بها كلمة التوحيد وهي لا إله إلّا الله باقية في عقب إبراهيم (").

وفي تفسير الطبري: وقوله: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ يقول تعالىٰ ذكره: وجعل قوله: ﴿إِنَّنِي بَراءً مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ (الزخرف: ٢٦-٢٧)، وهو قول: لا إله إلّا الله: ''.

وفي التفسير الكبير: ﴿وَجَعَلَها﴾ أي وجعل إبراهيم كلمة التوحيد التي تكلم بها وهي قوله ﴿إِنَّنِي بَراءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ جارياً مجرى ﴿لا إله ﴾، وقوله ﴿إِلَّا

١. السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٧٣.

۲. البلخي، مقاتل بن سليان، تفسير مقاتل بن سليان: ج٣، ص٧٩٣.

٣. الزجاج، إبراهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه: ج٤، ص٩٠٤.

٤. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن: ج٢١، ص٥٨٩.



الَّذِي فَطَرَنِي﴾ جارياً مجرى قوله ﴿إِلَّا الله ﴾ فكان مجموع قوله ﴿إِنَّنِي بَراءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا الله (١٠).

وكذلك في تفاسير أخرى ذكرت هذا المعنى (١٠).

#### ٢ - الإسلام:

ففي جامع البيان: حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن وهب قال: قال ابن زيد، في قوله: ﴿وَجَعَلَها كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ فقرا ﴿إِذْ قالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعالَمِينَ ﴾ (البقرة: ١٣١)، قال: جعل هذه باقية في عقبه، قال: الإسلام (٢٠).

وفي تفسير العزبن عبد السلام: ﴿كُلِمَةُ باقِيَةً﴾ لا إله إلّا الله لم يزل في ذريته من يقولها أو أن لا يعبدوا الله، أو الإسلام(٠٠).

وفي تفسير ابن كثير: وقال ابن زيد: كلمة الإسلام وهو يرجع إلى ما قاله الجاعة (٠٠).

١. الرازي، فخر الدين، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، ج ٢٧، ص ٦٢٦.

١٠. ابسن أبي زمنين، محمد بين عبد الله، تفسير القرآن العزيز: ج٤، ص١٩٦ ؛ الثعلبي، أحمد أبو إسحاق، الكشف والبيان عين تفسير القران (تفسير الثعلبي): ج٨، ص٣٣ ؛ السمر قندي، نصر بين محمد بين أحمد بين إبراهيم، بحر العلوم (تفسير السمر قندي): ج٣، ص٥٥ ؟ ؛ ابين كثير، إسماعيل بين كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم (تفسير ابين كثير): ج٧، ص٧٠ ؟ ؛ السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٣٧ ؛ الثوري، سفيان بين سعيد بين مسروق، تفسير سفيان الثوري: ج١، ص٧٠ ؛ الصنعاني، عبد الرزاق بين همام، تفسير عبد الرزاق ج٣، ص٧١ ؟ .

٣. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن:، ج٢١، ص٥٩٠.

٤. السلمي، العزبن عبد السلام، تفسير العزبن عبد السلام: ج٣، ص٥٥٠.

٥. ابن كثير، إسهاعيل بن كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير): ج٧، ص٧٠٧.



وفي الدر المنشور: أخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة ﴿وَجَعَلَها كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ قال: في الإسلام أوصى بها ولده".

وكذلك في تفاسير أخرى ذكرت هذا المعنى (٠٠).

#### أمَّا الروايات الواردة في تفسيرها فقد دلت على أنها الإمامة، ومنها:

روى القندوزي في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ عَن جده على يَرْجِعُونَ ﴾: عن ثابت الشهالي، عن على بن الحسين، عن أبيه، عن جده على بن أبي طالب المهالا ، قال: «فينا نزلت هذه الآية، وجعل الله الإمامة في عقب الحسين إلى يوم القيامة، وأن للقائم منّا غيبتين إحداهما أطول من الأخرى، فلا يثبت على إمامته إلّا من قوى يقينه وصحت معرفته»(٢).

عن أبي هريرة قال: (سألت رسول الله عَيَّا عن قوله عَلَا: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً بِالْحِينَ عَلِيهِ عَلِم الله عَيَّةِ عن قوله عَقبِ على الإمامة في عقب الحسين عليه عن صلبه تسعة من الأئمة، ومنهم مهدي هذه الأمة، ثم قال عليه: لو أن رجلاً صفن بين الركن والمقام ثم لقى الله مبغض لأهل بيتى دخل النار) (١٠).

وعن أبي هريرة أيضاً قال: (قال رسول الله عَلَيْهُ: "إني تارك فيكم الثقلين: أحدهما كتاب الله عَلَى من اتبعه كان على الهدى، ومن تركه كان على الضلالة، ثم أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي»، - قالها ثلاث مرات - فقلت لأبي هريرة: فمن أهل بينه نساؤه؟ قال: لا، أهل بيته أصله وعصبته، وهم الأئمة الاثنا عشر الذين ذكرهم الله في قوله: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ﴾)(٥).

١. السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٧٣.

٢. الخطيب، عبد الكريم، تفسير القرآني للقرآن: ج١٧، ص١٢؛ الماوردي، علي بن محمد بن حبيب البصري، النكت والعيون (تفسير الماوردي): ج٥، ص٢٢٢.

٣. القندوزي، سليمان، ينابيع المودة: ص٤٢٧.

٤. القمى الرازي، محمد بن على الخزاز، كفاية الأثر في النص علىٰ الأئمة الاثنى عشر: ص١٥٨.

٥. القمي الرازي، محمد بن علي الخزاز، كفاية الأثر في النص علىٰ الأئمة الاثني عشر: ص١٥٩.



ومثله عن زيد بن أرقم وفي آخره: فقلنا: مَن أهل بيته؟ نساؤه؟

قال: لا، - نساؤه ليسوا من أهل بيته - وأيم الله إن المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثم يطلقها فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته أصله وعصبته ".

أقوال المفسرين السنة في تأويل ﴿عَقِبِهِ﴾:

١ - ذريته وولده:

في تفسير مقاتل بن سليهان: (في عقبه يعني ذريته يعني ذرية إبراهيم) (١٠).

وفي تفسير الطبري: (عن ابن شهاب أنه كان يقول: العقب: الولد، وولد الولد)(٢).

وفي تفسيره الكشاف: كلمة باقية في عقبه في ذريته، فلا يزال فيهم من يوحد الله ويدعو إلى توحيده (١٠).

وفي الدر المنثور: أخرج عبد بن حميد عن عبيدة، قال: قلت لإبراهيم: ما العقب قال: ولده الذكر(٥٠).

وكذلك في تفاسير أخرىٰ ذكرىٰ في هذا المعنىٰ ١٠٠٠.

· 13:

١. مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم: ج٧، ص١٢٣؛ الطبراني، سليمان بن احمد، المعجم الكبير: ج٥، صحيح الحبوزي، سبط، تذكرة الخواص: ص٢٩١ الباب ١٢ ذكر الاثمة.

۲. البلخي، مقاتل بن سليهان، تفسير مقاتل: ج٣، ص٧٩٣.

٣. المصدر نفسه.

٤. الزنخشري، محمود بن عمر بن محمد، تفسير الكشّاف: ج٤، ص٢٤٦.

٥. السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٧٣.

٦. المخزومي، مجاهد بن جبر، تفسير مجاهد: ج١، ص٩٣٥؛ القرطبي، شمس الدين، جامع لأحكام القران
 (تفسير القرطبي): ج١٦، ص٧٧.

## ۲ - من خلفه:

في تفسير الطبري: عن ابن عباس، قوله: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ﴾ في عقبِهِ الله عني الطبري: عن ابن عباس، قوله: ﴿وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ قال: يعني من خلفه ٧٠.

وفي البحر المحيط يقول: وقرئ: في عاقبه، أي من عقبه، أي خلفه (١٠).

#### ٣ - آل محمد عليه اله:

في تفسير الطبري: حدثني محمد، قال: ثنا أحمد، قال: ثنا أسباط، عن السباط، عن السباط، عن السباط، عن السبدي ﴿ فِي عَقِبِ مِ قَال: فِي عقب إبراهيم آل محمد عَيَا اللهِ (٢٠).

وفي تفسير الماوردي: وقال السدي: في عقب إبراهيم: آل محمد (١٠) وكذلك في الهدائة.

وفي تفسير العزبن عبد السلام: ﴿عَقِبِهِ ﴾ نسله، أو آل محمد عَلَيْكُ (٠٠).

#### الخلاصة:

انقسمت الروايات وأقوال المفسرين من السنة في تأويل ﴿كَلِمَةً بَاقِيَةً﴾
 إلى ثلاث فئات، منهم من قال بالتوحيد والإخلاص، ومنهم من قال الإسلام،
 ومنهم من قال الإمامة.

٢ - انقسمت الروايات وأقوال المفسرين من السنة في تأويل الضمير الراجع
 في كلمة ﴿عَقِيدِ ﴾ إلىٰ ثلاث فئات، منهم من قال راجع إلىٰ ذريته وولده،

**N3Y** 

١. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن: ج٢١، ص٥٨٩.

٢. الغرناطي، أبو حيان، تفسير البحر المحيط: ج٩، ص٣٦٨؛ السمين النحوي، أحمد بن يوسف بن محمد
 بن مسعود الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون: ج٩، ص٥٨٣.

٣. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن: ج٢١، ص٥٨٩.

٤. القيسي، مكي بن أبي طالب، الهداية إلى بلوغ النهاية: ج٠١، ص٢٦١؛ الماوردي، علي بن محمد بن حبيب البصري، النكت والعيون (تفسير الماوردي): ج٥، ص٢٢٢.

٥. السلمي، العزبن عبد السلام، تفسير العزبن عبد السلام: ج٣، ص١٥٣.



ومنهم من قال راجع إلى من خلفه، ومنهم من قال راجع إلىٰ آل محمد.

الآية الثانية ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْ تَرُنَّ بِها وَاتَّبِعُ ونِ هذا صِراطً مُسْتَقِيمٌ ﴾ (الزخرف: ٦١):

أقوال المفسرين السنة في ضمير الهاء التي في قوله ﴿ وَإِنَّهُ ﴾:

١ - رجوعها إلى عيسى التيالي:

في الدر المنشور: عن قتادة، ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ قال: نزول عيسى علم للساعة".

وفي تفسير الماوردي: إن خروج عيسي علم الساعة، لأنه من علامة القيامة وشروط الساعة، قاله ابن عباس، وقتادة، ومجاهد، والضحاك، والسدى: وروى خالد عن الحسن قال: قال رسول الله [عَيَالَهُ]: «الأنبياء أخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد، أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم، إنه ليس بيني وبينه نبي، وإنه أول نازل، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويقاتل الناس على الإسلام)(٢).

وفي الجامع الأحكام القرآن: قال ابن عباس ومجاهد والضحاك والسدي وقتادة أيضاً: إنه خروج عيسلى عليه في وذلك من أعلام الساعة، لأن الله ينزله من السماء قبيل قيام الساعة، كما أن خروج الدجال من أعلام الساعة (١٠). وكذلك في تفاسير أخرى ذكرت هذا المعنى (١٠).

١. السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٨٦.

٢. الماوردي، على بن محمد بن حبيب البصري، النكت والعيون (تفسير الماوردي): ج٥، ص٢٣٥.

٣. القرطبي، شمس الدين، جامع لأحكام القران (تفسير القرطبي): ج١٦، ص١٠٥.

٤. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن: ج٢١، ص٢٣١؛ الزمخشري، محمود بن عمر، تفسير الكشاف: ج٤، ص٢٦١؛ الغرناطي، أبو حيان، تفسير البحر المحيط: ج٩، ص٣٨٦؛ ابن كثير، إسماعيل بن كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير): ج٧، ص١٥٠.

## القرآن: ٢ - رجوعها إلى القرآن:

وفي تفسير الطبري: حدثنا ابن عبد الأعلى، قال: ثنا ابن ثور، عن معمر، عن قتادة، قال: كان ناس يقولون: القرآن علم للساعة ".

وفي تفسير الثعلبي: وقال قوم: الهاء في قوله: وإنه كناية عن القرآن، ومعنى الآية وأن القرآن لعلم للساعة يعلمكم قيامها ويخبركم بأحوالها وأهوالها، وإليه ذهب الحسن (٢٠).

وفي الجامع لأحكام القرآن: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْتَرُنَّ ﴾، قال الحسن وقتادة وسعيد بن جبير: يريد القرآن، لأنه يدل علىٰ قرب مجيء الساعة، أو به تعلم الساعة وأهوالها وأحوالها ".

وكذلك في تفاسير أخرى ذكرت هذا المعنىٰ٥٠٠.

## الروايات من السنة علىٰ أن عيسىٰ عليه يقتدي بالمهدي على:

كثير من علماء أهل السنة يذكرون هذه الرواية في تفسير هذه الآية: أن عيسى عليه على ثنية بالأرض المقدسة: يقال لها أفيق وعليه ممصرتان، وشعر رأسه دهين، وبيده حربة، وبها يقتل الدجال، فيأتي بيت المقدس والناس

70+

١. السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٧، ص٣٨٦.

٢. الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن، ج٢١، ص٦٣١.

٣. الثعلبي، أحمد أبو إسحاق، الكشف والبيان عن تفسير القران (تفسير الثعلبي): ج٨، ص ٢٤٠.

٤. القرطبي، شمس الدين، جامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي): ج١٠٥ ص١٠٥.

٥. ابن عاشور، محمد الطاهر، تفسير التحرير والتنوير: ج٥٧، ص٢٤٢؛ النيسابوري، نظام الدين، تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان (تفسير النيسابوري): ج٦، ص٩٧؛ الماوردي، علي بن محمد بن حبيب البصري، النكت والعيون (تفسير الماوردي): ج٥، ص٣٥٥.



في صلاة الصبح والإمام يؤم بهم، فيتأخر الإمام فيقدمه عيسى ويصليٰ خلفه علىٰ شريعة محمد عليه الصلاة والسلام، ثم يقتل الخنازير ويكسر الصليب، ويخرب البيع والكنائس، ويقتل النصاريٰ إلّا من آمن به().

يقول ابن عربي في تفسير هذه الآية: والإمام الذي يتأخر هو (المهدي) وإنها يتأخر مع كونه قطب الوقت مراعاة لأدب صاحب الولاية مع صاحب النبوة وتقديم عيسى إياه لعلمه بتقدمه في نفس الأمر لمكان قطبيته وصلاته خلفه على الشريعة المحمدية اقتداؤه به تحقيقاً لاستفاضة منه ظاهراً وباطناً". وكذلك كثير من علهاء أهل السنة يذكرون هذه الرواية، قال الرسول على الشريف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم وإمامكم منكم»".

ويقول الآلوسي في تفسيره روح المعاني: المشهور نزوله عليه المستى والناس في صلاة الصبح، فيتأخر الإمام وهو المهدي فيقدمه عيسى عليه ويصلي خلفه فيقول: إنها أقيمت لك(1).

وكذلك يذكر السيوطي في كتابه الحاوي للفتاوي: عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله عَلَيْنُهُ: «منا الذي يصلى عيسي بن مريم خلقه»(٥٠).

١. الزمخشري، محمود بن عمر، تفسير الكشاف: ج٤، ص٢٦١؛ الرازي، فخر الدين، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير): ج٢٧، ص٠٤٤؛ البروسوي، إساعيل بن حقي، روح البيان في تفسير القرآن: ج٨، ص٤٨٨؛ البيضاوي، ناصر الدين، أنوار التنزيل وأسرار التأويل (تفسير البيضاوي): ج٥، ص٩٤؛ وغيرها.

٢. ابن عربي، محيى الدين، تفسير ابن عربي: ج٢، ص٢٢٦-٢٢٧.

٣. البخاري، محمد بن إسهاعيل، صحيح البخاري: ج٤، ص١٤٣؛ مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم: ج١، ص٤٩؛ البغوي): ج٤، ص٢١٩؛ البغوي): ج٤، ص٢١٩؛ السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور: ج٢، ص٧٣٥.

٤. الآلوسي، محمود بن عبد الله، تفسير روح المعاني: ج٢٢، ص٣٥.

٥. السيوطي، جلال الدين، الحاوي للفتاوي: ج٢، ص٢٢٢.



ويذكر أيضاً عن عبد الله بن عمر قال: (المهدي الذي ينزل عليه عيسىٰ بن مريم ويصليٰ خلفه عيسيٰ) (١٠).

ويقول القندوزي في كتابه ينابيع المودة في الآية ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾: إنها نزلت في المهدي "'.

وأخرج الطبراني (مرفوعاً): يلتفت المهدي وقد نزل عيسى كأنها يقطر من شعره الماء فيقول المهدي تقدم فصلً بالناس، فيقول عيسى: إنها أقيمت الصلاة لك، فيصلى خلف رجل من ولدي (").

ويقول ابن الحجر الهيتمي (نقلاً عن مقاتل وأتباعه): إن الآية الشريفة ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ نزلت في المهدي؛ أي أن ظهور المهدي علامة أو علم ليوم القيامة (۱).

ويقول أيضاً: قد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة روايتها على المصطفى بخروجه وأنه من أهل بيته وأنه يملأ الأرض عدلاً وأنه يخرج مع عيسى، وأنه يؤم هذه الأمة ويصلى عيسى خلفه (٥٠).

ويقول محمد صديق البخاري أيضاً في كتابه الإذاعة: (وإن عيسىٰ ينزل من بعده فيقتل الدجال أو ينزل معه فيساعده علىٰ قتله ويأتم بالمهدي في صلواته) (١٠). وهناك العديد من روايات أهل السنة أن عيسىٰ ينزل في زمن المهدي

١. المصدر السابق.

٢. القندوزي، سليمان، ينابيع المودة: ص٠٧٠.

٣. الهيتمي، أحمد بن محمد بن حجر، الصواعق المحرقة: ص٧١.

٤. المصدر نفسه: ص٦٨.

٥. المصدر نفسه: ص٧٣.

٦. القنوجي، محمد صديق خان بن حسن بن علي، الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة: ص١٢٦.



الموعود ، ويصلي خلفه ()، بل ادّعي أبو الحسين الأبري تواتر الروايات في هذا الأمر ().

#### الخلاصة:

انقسمت الروايات وأقوال المفسرين من السنة في تأويل الضمير الراجع في كلمة ﴿وَإِنَّهُ ﴾ إلى فئتين، منهم من قال راجع إلى عيسى عليَّه ، ومنهم من قال راجع إلى القرآن.

وكذلك عرضنا روايات وأقوال المفسرين من السنة في أن عيسى الله يقتدي بالمهدى

# مناقشة آراء الفريقين في الآية الأولى:

ذهب أكثر المفسرين إلى أن الكلمة الباقية في عقب إبراهيم التلاهي كلمة التوحيد، إذ براءته مما يعبد قومه، واتجاهه نحو الذي فطره، هو عين معنى كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) ".

إذن، فقد جعل الله تعالىٰ التوحيد باقياً في ذرية إبراهيم المليِّ وعقبه، ولا تخلو ذريته من الموحدين، وأن جميع المعاصي نوع، بل مرتبة من مراتب الشرك بالله تعالىٰ، والتوحيد الذي جعله الله تعالىٰ باقياً في عقب إبراهيم المليِّ لابد

١. السفاريني، محمد، المسيح الدجال وأسرار الساعة: ص٤٤؛ ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أبي بكر بن أبيوب، المنار المنيف في الصحيح والضعيف، ص١٣٥؛ البرزنجي، محمد بن رسول، الإشاعة لأشراط الساعة: ص١٩١؛ وغيرها.

٢. القرطبي، محمد بن أحمد، التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة: ص٦٤١.

٣. الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان: ج٩، ص١٩٣؛ الزنخ شري، محمود بن عمر، الكشّاف: ج٤، ص٢٤٢؛ الطوسي، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير): ج٢٧، ص٢٠؟ الطباطبائي، محمد حسين، الليزان في تفسير القرآن: ج٨١، ص٩٦.

أن يكون حاوياً على التوحيد الحقيقي، الذي لا يشوبه شيء من الشرك أبداً، ليستحق الإشادة به في القرآن الكريم، وإلّا فلا يمكن أن يريد به التوحيد النه سبحانه بقوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ مِ بِاللّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ الذي وصفه الله سبحانه بقوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ مُ بِاللّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (يوسف: ١٠٦) ().

يقول الشيخ مكارم في تفسيره الأمثل: (إن مسألة الإمامة مندرجة في كلمة التوحيد، لأن للتوحيد فروعاً أحدها التوحيد في الحاكمية والولاية والقيادة، ونحن نعلم أن الأئمة يأخذون ولايتهم وزعامتهم من الله سبحانه، لا أنهم مستقلون بأنفسهم، وبهذا فإن هذه الروايات تعتبر من قبيل بيان مصداق وفرع من المعنى العام له وَجَعَلَها كُلِمَةً باقِيةً ﴾ (").

ويتضح مما سبق بقاء الإمامة التي جعلها الله تبارك وتعالى لخليله إبراهيم النالا ، ببقاء تلك الكلمة المباركة في عقبه وذريته (٢).

وظاهر الآية رجوع ضمير (عقبه) إلى نبي الله إبراهيم الخليل الي ولكن لا مانع من أن يكون في تأويل الآية، رجوع الضمير إلى الإمام الحسين عليه فهادام للقرآن ظهر وبطن، ولبطنه بطن، وهكذا. ومادام ثبت بمتواتر الأحاديث أن الظاهر والباطن مرادان لله تعالى، ومادام علي بن أبي طالب عليه هو أعلم الناس بالقرآن، تنزيلاً وتأويلاً؛ لقول النبي عَيْلُهُ، فيها رواه عنه أنس: «علي يعلم الناس بعدى من تأويل القرآن ما لا يعلمون» (٤٠)، (٥٠).

بعد هذا كله، تكون النتيجة أن هذه الآية نزلت في أولاد علي التلام من صلب ابنه الحسين التلاء جعل الله تعالى فيهم الإمامة إلى يوم القيامة.

١. الحسني، نذير، دفاع عن التشيع: ص١٩.

٢. الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل في كتاب الله المنزل: ج١٦، ص٤٠.

٣. الحيدري، كمال، العصمة: ص٣٨.

٤. الحسكاني، الحاكم، شواهد التنزيل لقواعد التفصيل: ج١، ص٢٩.

٥. الشيرازي، السيد صادق، على الله في القرآن الكريم: ج٢، ص١١١.



#### مناقشة آراء الفريقين في الآية الثانية:

التحقيق أن الضمير في قوله: ﴿وَإِنَّهُ ﴾ راجع إلى عيسى التلا لا إلى القرآن. وإطلاق علم الساعة على نفس عيسى التلا - جاز على أمرين:

الأول: أن نزول عيسى عليه المذكور لما كان علامة لقربها، كانت تلك العلامة سبباً لعلم قربها، فأطلق في الآية المسبب وأريد السبب.

وإطلاق المسبب وإرادة السبب - أسلوب عربي معروف في القرآن وفي كلام العرب.

ومن أمثلته في القرآن قوله تعالىٰ: ﴿وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّماءِ رِزْقاً﴾.

فالرزق مسبب عن المطر، والمطر سببه، فأطلق المسبب الذي هو الرزق وأريد سببه الذي هو المطر، للملابسة القوية التي بين السبب والمسبب".

الثاني: أن غاية ما في ذلك أن الكلام على حذف مضاف، والتقدير: (وأنه لذو علم للساعة)، أي وأنه لصاحب أعلام الناس بقرب مجيئها، لكونه علامة لذلك، وحذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه كثير في القرآن وفي كلام العرب".

## ويؤيد هذا الكلام أمران:

الأول: في قراءة ابن عباس وقتادة والضحاك وأنه لعلم بفتح العين واللام أي علامة، في هذه الحالة معنى الآية أن نزول عيسى عليه هو علامة على القيامة (٢).

١. الشنقيطي، محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: ج٧، ص١٢٨.

٢. المصدر السابق.

٣. الطبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان: ج٩، ص ٩١؛ الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان: ج٩، ص ٢١١؛ الطبرسي، فضل بن كشير، إسماعيل بن كشير القرشي، تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كشير): ج٧، ص ٢١٥؛ الغرناطي، أبو حيان، تفسير البحر المحيط: ج٩، ص ٣٨٦.



الثاني: سياق الآيات التي قبلها وبعدها تعزز من رجوع الضمير إلى عيسىٰ التلاِ.

وبهذا فيكون معنى الآية هو أن (نزول عيسى عليه هو علم أو علامة على الميه الميه القيامة.

ومن خلال عرض روايات وأقوال مفسري الفريقين اتَّضِع أن الروايات وأقوال مفسري الشيعة.

وبهذا يتبيَّن أن عيسى الله ينزل من السماء في زمن المهدي الله ويصلي خلف المهدى الله ويصلي خلف المهدى الله على الكفّار.

١ - يذكر نعيم بن حماد في كتابه الفتن قول عيسى عليه إلى المهدي: إنها
 بعثت وزيراً ولم أبعث أميراً (١) و لا شك أن الأمير فوق الوزير.

٢ - ويذكر نعيم أيضاً في نفس الكتاب يقول: حدثنا يحيى، عن السري بن يحيى، عن السري بن يحيى، عن ابن سيرين قيل له: المهدي خير أو أبو بكر وعمر؟ قال: هو خير منها ويعدل بنبي (١).

ويتضح مما سبق في مناقشة الآراء والروايات التي تدل على أفضلية الإمام المهدي اللهدي الله على على عيسى الله أن الإمام المهدي الله هو الشخص الذي يصلي خلفه عيسى المسيح الله وهو أفضل من بعض الأنبياء، وهذه الآية الكريمة - الآية ٦٦ من سورة الزخرف - تؤكد عقيدة المهدوية وتعتبر مجيء الإمام الموعود أمراً مؤكداً.

۱. ابن حماد، نعيم، الفتن: ص٣٨١.

۲. ابن حماد، نعيم، الفتن: ص٣٥٦.



النتائج:

أهم النتائج التي توصلت إليها:

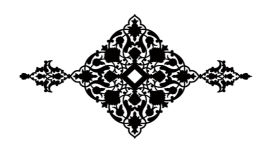
١ - الآية ثمان وعشرون من سورة الزخرف نزلت في أولاد علي عليه المن من صلب ابنه الحسين عليه الله تعلى الله تعلى فيهم الإمامة إلى يوم القيامة.

٢ - الإمام المهدي على هو الكلمة الباقية.

٣ - الآية إحدى وستون من سورة الزخرف تؤكد العقيدة المهدوية ويعتبر مجيء الإمام الموعود أمراً مؤكداً.

٤ - الإمام المهدي على من أحد مصاديق علم الساعة.

٥ - إن الإمام المهدي على هو الشخص الذي يصلي خلفه عيسى المسيح عليه.



YOY



# توضيح الإجابات رسالة في توضيح إجابات ابن قِبَة على المعاددة عن المعاددة عن المعاددة عن المعاددة المعا

عن شبهة ابن بشار في الغيبة

الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي

غيبة الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت المبي من أكثر المسائل العقائدية التي تناولها أهل البيت المبي بالبيان والتوضيح، وأجابوا عن الأسئلة المثارة حولها من زمن النبي الأكرم عيا وصولاً إلى الإمام الحجة .

وتبعاً لهذا الاهتهام سار علهاء الطائفة في بيان غيبة الإمام على ودفع الشبهات والإشكالات المشارة حولها.

وأُلَّف ت - منذ بدايات عملية التصنيف والكتابة - الرسائلُ والكتبُ حولها، ككتاب الغيبة للفقيه علي بن الحسن الطاهري اللهُ () والغيبة للعباس بن هاشم الناشري الأسدي اللهُ المتوفي سنة (٢٢٠هـأو ٢١٩هـ) () وغيرها الكثير.

ومما ألّف في رد الشبهات عن الغيبة كتب الفقيه والأصولي أبي جعفر عبد الرحمن بن قبة الرازي الله أنه العديد من المصنفات في هذا الصدد إلّا أنه لم يصل إلينا شيء مستقل منها، سوى جملة وافرة حوته بطون أمهات الكتب كما سنقف عليه في ترجمته.

١. رجال النجاشي: رقم٦٦٧، ص٢٥٤.

٢. رجال النجاشي: رقم ٧٤١، ص ٢٨٠، وقيل اسمه عبيس.

و في في في الله

وفي هذا البحث نحاول قدر الإمكان إبراز تراث هذا الرجل العظيم مع شيء من البيان والتوضيح، ونسلط الضوء على توضيح ما أجاب به الله عن عن السبهات المشارة حول الغيبة.

فيقع الكلام في محورين:

المحور الأول: ترجمة ابن قبة الرازي، ومن ورد ذكره في إجاباته، في نقاط:

١ - ترجمة الشيخ أبي جعفر ابن قبة الرازي إلله:

أ - قال الشيخ الجليل أبو العباس النجاشي إلله ١٠ في ترجمة ابن قِبَة إلله : :

محمد بن عبد الرحمن بن قبة الرازي أبو جعفر، متكلم، عظيم القدر، حسن العقيدة، قوي في الكلام، كان قديماً من المعتزلة، وتبصر وانتقل.

له كتب في الكلام، وقد سمع الحديث، وأخذ عنه ابن بطة، وذكره في فهرسته الذي يذكر فيه من سمع منه، فقال: وسمعت من محمد بن عبد الرحمن بن قبة، له كتاب الإنصاف في الإمامة، وكتاب المستثبت نقض كتاب أبي القاسم البلخي، وكتاب الردعليٰ الزيدية، كتاب الردعليٰ أبي علي الجبائي، المسألة المفردة في الإمامة.

سمعت أبا الحسين ابن المهلوس العلوي الموسوي و مجلس الرضي أبي الحسين محمد بن الحسين محمد بن الحسين بن موسى، وهناك شيخنا أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعان (رحمهم الله أجمعين)، سمعت أبا الحسين السوسنجردي وكان من عيون أصحابنا وصالحيهم المتكلمين وله كتاب في الإمامة معروف به، وكان من عيون أصحابنا وصالحيهم المتكلمين حجة - يقول: مضيت إلى أبي القاسم وكان قد حج على قدميه (قدمه) خمسين حجة - يقول: مضيت إلى أبي القاسم

١. رجال النجاشي: رقم ٢٠٢٣، ص٥٣٧.

77.

البلخي إلىٰ بلخ، بعد زيارتي الرضا الشِّلاِ بطوس، فسلمت عليه، وكان عارفاً بي، ﴿ ومعي كتاب أبي جعفر ابن قبة في الإمامة، المعروف بالإنصاف، فوقف عليه ونقضه بـ(المسترشـد في الإمامـة)، فعـدت إلىٰ الـري فدفعـت الكتـاب إلىٰ ابـن قبـة فنقضه بـ (المستثبت في الإمامة) فحملته إلى أبي القاسم فنقضه بـ (نقض المستثبت) فعدت إلى الري فوجدت أبا جعفر قد مات الله الله علم الله الله المالة المال

# ب - قال الشيخ أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي إلله (١٠):

محمد بن قبة الرازي، يكني أبا جعفر، من متكلمي الإمامية وحذاقهم، وكان أولاً معتزلياً، ثم انتقل إلى القول بالإمامة، وحسنت طريقته وبصيرته، وله كتب في الإمامة منها كتاب الإنصاف وكتاب المستثبت نقض كتاب المسترشد لأبي القاسم البلخي، وكتاب التعريف على الزيدية، وغير ذلك من الكتب.

# ج - قال أبو الفرج محمد بن أبي يعقوب المعروف بالوراق ابن النديم إلله ("):

ابن قبة: وهو أبو جعفر محمد بن قبة، من متكلمي الشيعة وحذاقهم وله من الكتب: كتاب الإنصاف في الإمامة، كتاب الإمامة.

# 

محمد بن عبد الرحمن بن قبة، الرازي، أبو جعفر: متكلم، عظيم القدر، حسن العقيدة، قوي في الكلام، كان من المعتزلة قديماً، وتبصر، وانتقل، وكان حاذقاً، شيخ الإمامية في زمانه، قاله النجاشي والعلامة.

۱. الفهرست: ص۲۰۷.

٢. الفهرست لابن النديم: ص٥٢٢.

٣. وسائل الشيعة: ج٣، ص٤٧٦.

# مولده ووفاته:

لم تحدد المصادر تاريخ ولادته ولا وفاته بشكل صريح، ولكن يمكن تحديد الريخ تقريبي لوفاته من خلال النص الذي ذكرناه عن النجاشي، فإنه يتحدث عن وفاته دون أن يذكر تاريخاً محدداً لها، فإذا علمنا تاريخ وفاة السوسنجردي أو تاريخ وفاة أبي القاسم البلخي أمكننا معرفة تاريخ تقريبي لوفاته.

أمّا السوسنجردي - وقيل الشوشنجردي ('' - فهو محمد بن بشر ويكنى بأبي الحسين ويعرف بالحمدوني، وهو من غلمان أبي سهل النوبختي ('')، والنجاشي يروى عنه بواسطة واحدة ('').

وذكر السيد الأمين في الأعيان () أن السوسنجردي تلمَّذ علىٰ أبي القاسم البلخي، وكان معتزلياً ثم صار إمامياً، ورد علىٰ أبي القاسم. وفي معرض حديثه – السيد الأمين – عن ابن قبة قال: إنه مات أوائل المائة الرابعة.

وأمّا أبو سهل النوبختي - الذي عُـدَّ أستاذاً للسوسنجردي - فهـو مـن كبـار علـاء الطائفة ومشاهيرها، وقد توفي سـنة (٣١١هـ)(٥).

وأمّا أبو القاسم البلخي: فهو أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخي، ويعرف بالكعبي، وقد وقع خلاف في تاريخ وفاته وأنه (٣٠٩هـ) (١) أو ٣٢٩هـ) أو ٣٢٩هـ) أو ٣٢٩هـ) (١)

١. معجم رجال السيد الخوئي: رقم ١٠٣٣١.

٢. الفهرست - الشيخ الطوسى: ص٢٠٨، رقم٩٧٥.

٣. معجم رجال الحديث السيد الخوئي: رقم ١٠٣٢٩.

٤. أعيان الشيعة: ج١، ص١٣٠.

٥. أعيان الشيعة: ج١، ص١٣٠.

٦. فهرست ابن النديم: ص٣١٩.

٧. سير أعلام النبلاء - الذهبي: ج١٤، ص٣١٣، ترجمة تحت عنوان الكعبي - الطبقة السابعة عشر.

٨. بحوث في الملل والنحل - السبحاني: ج٣، ص٢٨٨.



ويُعدّ البلخي من كبار متكلمي المعتزلة البغداديين، حيث أقام فيها مدة و طويلة، ثم هاجر إلى بلخ، فأقام فيها إلى حين وفاته " وقد تقدم كلام الشيخ النجاشي في المراسلة بين البلخي وابن قبة.

فيمكن القول: إنه كان حياً إلى ما قبل وفاة البلخي جزماً، وكان في زمان الغيبة الصغرى للإمام ، فإذا قلنا: إن وفاة البلخي كانت عام (٢٠٩هـ)، فتكون وفاة النوبختي قبله بفترة، ولعل هذا ما استظهره السيد الأمين عندما قال: (أوائل المائة الرابعة) أي أوائل القرن الرابع، ويبقى مجال الاحتهال مفتوحاً.

## أساتذته وتلامذته:

لم يُسجَّل في ترجمة ابن قبة بي أنه تلمَّذ على أحدٍ في كتب التراجم، نعم يمكن استفادة ذلك من كتب أخرى، كما في العبارة التي أوردها ابن أبي الحديد المعتزلي في شرحه على منهج البلاغة "قائلاً: وكان أبو جعفر هذا من تلامذة الشيخ أبي القاسم البلخي (رحمه الله تعالى)، ومات في ذلك العصر قبل أن يكون الرضي بي موجوداً... فإن كتاب شرح النهج وإن كان غير مصنف لتراجم الرجال، وكذلك ابن أبي الحديد من المتأخرين بزمان كثير عن زمان ابن قبة، إذ توفي سنة (٢٥٦هـ)، ولا نعلم مستنده في هذه المعلومة، وهي الوحيدة في بابها.

نعم يمكن القول باستفادة ابن قبة من النوبختي مما ذكره الشيخ النجاشي(٢)

١. المصدر السابق.

٢. شرح نهج البلاغة: ج١، ص٢٠٦.

٣. رجال النجاشي - الشيخ النجاشي: ص٦٣.

أمّاعن تلامذته: فقد بيّن الشيخ النجاشي الله الله الله عن أخذعن المحالي الله الله الله الله عن أخذعن البن قبة هو ابن بطة قائلاً: وأخذ عنه ابن بطة، وذكره في فهرسته الذي يذكر فيه من سمع منه، فقال: وسمعت من محمد بن عبد الرحمن بن قبة....

وقيل: إن من تلامذته أيضاً: الحسن بن حمزة العلوي الطبري، الذي قيل عنه ": (... كان فاضلاً أديباً عارفاً فقيهاً زاهداً ورعاً كثير المحاسن له كتب وتصانيف كثيرة، منها: كتاب المسوط، كتاب المفتخر، وغير ذلك.

أخبرنا بجميع كتبه ورواياته جماعة من أصحابنا، منهم الشيخ المفيد أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعان والحسين بن عبيد الله وأحمد بن عبدون، عن أبي محمد الحسن بن حمزة العلوي سماعاً منه وإجازة في سنة ستة وخمسين وثلاثائة).

وقال السيد الأمين الله في ترجمة ابن قبة في أعيانه (''): (أبو جعفر محمد بن عبد الرحمن بن قبة الرازي، الظاهر أنه من أهل القرن الرابع ('') لأنه يروي عنه الحسن بن حمزة العلوي الطبري والتلعكبري - أي الشيخ المفيد - سمع من الحسن هذا سنة (٣٢٨هـ))، ثم ذكر جملة من أحواله.

فعلىٰ هذا يكون اثنان من أعاظم رجال الشيعة ومؤلفيهم من تلامذته.

١. المصدر السابق: ص٥٣٥.

٢. الفهرست - الشيخ الطوسي: ص١٠٤.

٣. أعيان الشيعة: ج٩، ص٣٨٠.

٤. وهذا يفسر عبارته التي تقدمت (مات أوائل المئة الرابعة).

# الْمُرْفِينَ الْمُرْفِينِ الْمُرْفِقِينِ الْمُرْفِينِ الْمُرْفِقِينِ الْمُرْفِينِ الْمُرْفِي الْمُعِلِي الْمُرْفِينِ الْمُولِي الْمُرْفِي الْمُرْفِينِ الْمُرْفِينِ الْمُرْفِينِ الْمُرْفِي

كتبه ومؤلفاته:

للشيخ أبي جعفر ابن قبة الله عدة كتب ذكرها الشيخ النجاشي الله وغيره في الشيخ النجاشي الله وعيره في المنظفة وغيره في القيام من ترجمات، ومما يؤسف له أن أياً من هذه الكتب لا وجود لها اليوم بنحو مستقل، نعم بعضها موجود في طيات الكتب ()، ونحن نذكرها تعداداً:

- ١ كتاب الإنصاف في الإمامة.
- ٢ كتاب المستثبت، نقض علىٰ كتاب أبي القاسم البلخي.
  - ٣ كتاب الرد على الزيدية.
  - ٤ كتاب الرد على أبي علي الجبائي.
    - ٥ المسألة المفردة في الإمامة.

وله العديد من الرسائل، منها ما ذكره الشيخ الصدوق في كهال الدين (۱)، وهي ما نقوم إن شاء الله تعالى بتوضيحها.

## ٢ - ترجمة أبي الحسن ابن بشار:

وهو علي بن أحمد بن بشار، قال السيد الخوئي وَأَنِيُّ : له مقالة في إنكار الغيبة، وهو قائل بإمامة جعفر أخي الحسن العسكري الثيلاً، ولأبي جعفر محمد بن عبد الرحمن بن قبة مقالة طويلة في رد مقالة علي بن أحمد، ذكره الصدوق في كهال الدين ص ٥ ٥٠٠، ويحتمل أن محمد بن علي بن بشار – الذي هو من مشايخ الصدوق – ابنه ٥٠٠.

- ١. وأنا أكتب هذا التوضيح صادفني كتاب: المتبقي من تراث ابن قبة الرازي، أعدًه وحققه الشيخ حيدر البياتي وطبعه مركز إحياء التراث التابع للعتبة العباسية المقدسة، وهو جهد رائع ومثمًن جزاهم الله تعالى خيراً عليه حيث جمعوا المتناثر من مصنفات هذه الشخصية العظيمة في كتاب واحد.
  - ٢. كمال الدين: ص٢٠ و٩٤.
  - ٣. معجم رجال الحديث: ج١٢، ص٢٧٣، رقم ٧٨٩٥.
  - ٤. المتبقى من تراث ابن قبة نقلاً عن مكتب (در فرايند تكامل) للسيد حسين المدرسي.

195; 24 A

# و ابن أي غانم:

هو أبو محمد عبد الله بن أبي غانم القزويني، ترجم لابنه محمد الشيخ النهازي في مستدركات علم رجاله، وقال عنه: لم يذكروه (،، ولعل أوسع من ترجم له ولابنه وأبيه هو رضيُّ الدين محمد بن الحسن القزويني المعروف براقا رضي) المتوفي سنة (٩٦ هـ) في كتابه (ضيافة الإخوان وهدية الخلان) في مواقع ثلاثة نذكرها على الترتيب:

# أ - أبو غانم الخادم القزويني():

من خدام مولانا أبي محمد الحسن بن علي العسكري عليه.

وهو والد عبد الله بن أبي غانم، وجد محمد بن عبد الله الآتي ذكرهما في محله.

وهو معروف بهذه الكنية ولم أطلع على اسمه.

روى الشيخ الصدوق... عن أحمد بن محمد بن يحيى العطار ولي عن أبيه عن جعفر بن محمد بن مالك عن محمد بن أحمد المدائني عن أبي غانم المذكور قال: سمعت أبيا محمد الحسن بن علي التيلا يقول: في سنة مائتين وستين يفترق شيعتى... إلخ الحديث.

وأيضاً روى في باب ميلاد القائم هم من الكتاب المذكور عن أبي غانم هذا بقوله: محمد بن موسى بن المتوكل عن عبد الله بن جعفر الحميري عن محمد بن أحمد العلوي عن أبي غانم الخادم القزويني قال: ولد لأبي محمد الله ولد فسياه محمد... إلى الحديث.

١. مستدركات علم رجال الحديث: ج٧، ص١٦٤، تحت الرقم ١٣٦٦٦.

**}**:

٢. ضيافة الإخوان وهدية الخلان - آقا رضي القزويني: ص٦٦.



ب - عبد الله بن أبي غانم المكنى بأبي جعفر (١):

عبد الله هذا كان في أوائل زمان الغيبة الصغرى، وقد كان - بادئ الحال -متحيراً مع جماعة في أمر الغيبة، إلىٰ أن ورد عليهم كتاب من الناحية المقدسة بخطـه عليَّكُ ، يظهـر ذلـك ممـا روى شـيخ الطائفـة عليُّهُ في كتـاب الغيبـة بقولـه: أخبرنا جماعة عن أبي محمد التلعكبري عن أحمد بن على الرازي عن الحسين بن محمد القمى، قال: حدثنا محمد بن على بنان الطلحى الأبي عن على بن عبيدة النيسابوري، قال: حدثني على بن إبراهيم الرازي، قال: حدثني الشيخ الموثـوق بـ ه بمدينـة السـلام، قـال: تشـاجر ابـن أبي غانـم القزوينـي وجماعـة مـن الشيعة في الخلف، فذكر ابن أبي غانم أن أبا محمد التَّلِ مضى ولا خلف له، ثم أنهم كتبوا في ذلك كتاباً وأنفذوه إلى الناحية وأعلموه بم تشاجروا فيه، فورد جواب كتابهم بخطه (صلىٰ الله عليه وآله وعلىٰ آبائه).

«بسم الله الرحمن الرحيم عافانا الله وإياكم من الضلال والفتن، ووهب لنا ولكم روح اليقين وأجارنا وإياكم من سوء المنقلب، أنه نهي إليَّ ارتياب جماعة منكم في الدين وما دخلهم من الشك والحيرة في ولاة أمورهم، فغمنا ذلك لكم لا لنا وساءنا فيكم لا فينا...» إلخ التوقيع.

# ج - محمد بن عبد الله بن أبي غانم القزويني (٢):

وهذا من مشايخ الصدوق على عنه في باب ما روي عن على بن محمد العسكري من كتاب كهال الدين بقوله: حدثنا محمد بن عبد الله بن أبي غانم القزويني قال: حدثنا إبراهيم بن محمد بن فارس... إلخ الحديث. وسيأتي في ثنايا هذا البيان ترحم الشيخ ابن قبة على ابن أبي غانم.

١. المصدر السابق: ص ٢٣٤.

۲. المصدر السابق: ص۲۰۸.

# ع - فارس بن حاتم بن ماهويه القزويني:

ا قال الشيخ النجاشي ": نزيل العسكر، قلَّ ما روى الحديث إلَّا شاذاً، له اكتاب الردعالي الواقفة، وكتاب الحروب، وكتاب التفضيل، وكتاب عدد الأئمة الم

وقال عنه العلامة ("): غال ملعون، فاسدٌ مذهبه وبرى منه، وقتله أصحاب أبي محمد عليه بالعسكر.

## ومما ورد في أحواله(٣):

عن إبراهيم بن داود اليعقوبي، قال: كتبت إليه (يعني أبا الحسن اليليلا) أعلمه أمر فارس بن حاتم، فكتب: «لا تحفلن به، وإن أتاك فاستخف به». وعن محمد بن عيسى بن عبيد، أن أبا الحسن العسكري اليلالا أمر بقتل فارس بن حاتم وضمن لمن قتله الجنة، فقتله جنيد، وكان فارس فتاناً، يفتن الناس ويدعوهم إلى البدعة، فخرج من أبي الحسن الميلان «هذا فارس لعنه الله يعمل من قبلي فتاناً داعياً إلى البدعة، ودمه هدر لكل من قتله، فمن هذا الذي يريحني منه ويقتله، وأنا ضامن له على الله الجنة».

وعن محمد بن عيسى، قال: قرأنا في كتاب الدهقان وخط الرجل في القزويني، وكان كتب إليه الدهقان يخبره باضطراب الناس في هذا الأمر وأن الموادعين قد أمسكوا عن بعض ما كانوا فيه لهذه العلة من الاختلاف، فكتب: «كذّبوه واهتكوه أبعده الله وأخزاه، كاذب في جميع ما يدّعي ويصف، ولكن صونوا أنفسكم عن الخوض والكلام في ذلك وتوقوا مشاورته ولا تجعلوا له السبيل إلى طلب الشر، كفي الله مؤنته ومؤونة من كان مثله».

١. رجال النجاشي: ص ٣١٠، تحت الرقم ٨٤٨.

٢. خلاصة الأقوال: ص٣٨٧.

٣. معجم رجال الحديث - السيد الخوئي وَيُؤُنُّ : ج١٤، ص٢٥٨، رقم ٩٣١.



وعن سهل بن محمد، وقد اشتبه يا سيدي على جماعة من مواليك أمر الحسن بن محمد بن بابا، في الذي تأمرنا يا سيدي في أمره نتولاه أم نتبرأ منه أم نمسك عنه فقد كثر القول فيه؟ فكتب بخطه وقرأته: «ملعون هو وفارس، تبرأوا منها لعنها الله وضاعف ذلك على فارس».

# ٥ - محمد بن الإمام على الهادي عليه إلى المادي عليه إلى المادي عليه المادي المادي المادي عليه المادي المادي

قال السيد محسن الأمين إلله (٢٥٧هـ). توفي في حدود سنة (٢٥٧هـ).

جليل القدر عظيم الشأن، كانت الشيعة تظن أنه الإمام بعد أبيه عليه الله المام بعد أبيه عليه فلها توفي نص أبوه على أخيه أبي محمد الحسن الزكي عليه وكان أبوه خلفه بالمدينة طفلاً لمّا أتي به إلى العراق، ثم قدم عليه في سامراء ثم أراد الرجوع إلى الحجاز فلها بلغ القرية التي يقال لها: بلد على تسعة فراسخ من سامراء مرض وتوفي قريباً منها، ومشهده هناك معروف مزور.

# ٦ - جعفر بن الإمام علي الهادي عليه إلى المادي عليه المادي المادي المادي عليه المادي الماد

وأمره معروف مشهور ومما جاء فيه:

أ - روى الشيخ الصدوق ﴿ الله عن الإمام زين العابدين عليه في حديث طويل جاء فيه: «... إن رسول الله على قال: إذا ولد ابني جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب علي فسموه الصادق، فإن للخامس من ولده ولداً اسمه جعفر يدّعي الإمامة اجتراءً على الله وكذباً

١. أعيان الشيعة: ج١١، ص٢٩١.

۲. كمال الدين: ص٣٤٧.

عليه فهو عند الله جعفر الكذاب المفتري على الله على الله على ما ليس له بأهار، المخالف على أبيه والحاسد لأخيه، ذلك الذي يروم كشف ستر الله عند غيبة ولى الله عَلِيَّا......

ثم قال: «كأني بجعفر الكذاب وقد حمل طاغية زمانه على تفتيش أمر ولي الله، والمغيب في حفظ الله والتوكيل بحرم أبيه جهالاً منه بولادته، وحرصاً منه علىٰ قتله إن ظفر به وطمعاً في ميراثه حتىٰ يأخذه بغير حقه».

ومما قام به جعفر أنه غار "على دار الإمام العلا، وأنه حمل إلى الخليفة عشرين ألف دينار لأجل أن يجعله في مرتبة الإمام الحسن عليه فردّ عليه الخليفة: (اعلم أن منزلة أخيك لم تكن بنا إنها كانت بالله عَلَى ونحن كنا نجتهد في حط منزلته والوضع منه، وكان الله على يأبى إلّا أن يزيده كل يوم رفعة...) ١٠٠٠. ورويٰ(١٠) أيضاً عن سعد بن عبد الله في حديث طويل جياء فيه: (... إن جعفراً معلن بالفسق، ماجن، شريب للخمور، وأقل من رأيته من الرجال وأهتكهم لستره...).

إن جعفراً ادّعي الإمامة بعد الإمام العسكري التلاء وتأسّست بسبب هذا الادّعاء فرقة تدّعي إمامة جعفر تارة من أبيه وأخرى من أخيه الحسن الميّلا وثالثة من أخيه محمد المعروف بسبع الدجيل (١٠)، وستأتي الإشارة إلى هذا من قبل الشيخ ابن قبة في معرض ردّه على ابن بشار.

وأمر جعفر وادعاءاته مشهورة معروفة، فلا نطيل فيها.

77.

١. المصدر السابق: ص٥٥٥.

٢. المصدر السابق: ص٧٠٥.

٣. المصدر السابق: ص٦٨.

٤. فرق الشيعة: ص٩٧؛ والفصول المختارة: ص١٨٣.



### المحور الثاني: إجابات ابن قبة على ابن بشار:

#### المتن:

قال الشيخ الصدوق عليه في كمال الدين (١٠): اعتراضات لابن بشار:

وقد تكلم علينا أبو الحسن علي بن أحمد بن بشار" في الغيبة". وأجابه (١) أبو جعفر محمد بن عبد الرحمن بن قبة الرازين، وكان من كلام على بن أحمد بن بشار علينا<sup>(۱)</sup> في ذلك<sup>(۱)</sup> أن قال في كتابه<sup>(۱)</sup> أقو ل:

إن كل المبطلين أغنياء عن تشبيه إنية (١) من يدْعون له وبه يتمسكون، وعليه يعكفون، ويعطفون (١٠٠) لوجود أعيانهم وثبات إنياتهم.

### توضيح ما قاله ابن بشار:

إن كل صاحب مقولة ودعوي باطلة ينطلق من دعواه في الباطل بعد الفراغ عن وجود من يدعى له مقام الإمامة، فادعاء الإمامة فرع وجود شخص متشخص وثابت في الخارج ثم يدعى له أصحاب هذه الدعوى أنه إمام حتى يصح التمسك به والعكوف عليه، فكل المبطلين ينطلقون من ادعاءاتهم بعد الفراغ عن وجود الشخص الذي يريدون أن يدّعوا له هذا المقام أو ذاك.

١. كمال الدين: ص٧٩، صححه وعلق عليه على أكبر الغفاري.

۲. تقدمت ترجمته.

٣. غيبة الإمام المهدي الحجة بن الحسن ، في المحور الأول الرقم ٢.

٤. من هنا جاءت تسمية هذه الرسالة.

٥. تقدمت ترجمته في المحور الأول في الرقم ١.

٦. على الطائفة الإمامية الاثنا عشرية التي ثبتت على إمامة الإمام الحجة بن الحسن على الطائفة الإمام الحجة بن الحسن

٧. في الغيبة الإمام المهدى على الله الله المام المهدى الله المام ا

٨. لم نعثر علىٰ كتاب ابن بشار، ولعل المقصود به الرسالة التي تضمنها رد ابن قبة ولعله كان موجوداً وانقرض.

٩. إنية - وجود.

١٠. قال في مقاييس اللغة: ج٤، ص٥٠: العطف - الانحناء والانثناء، الرجل يعطف الوسادة يثنيها.

أثم قال:

وهـؤلاء (يعني أصحابنا) فقراء إلى ما قـد غني "عنه كل مبطل سلف" من ا تثبيت (٢) إنية من يدعون له وجوب الطاعة، فقد افتقروا إلى ما قد غنى عنه سـائر المبطلـين. واختلفـوا بخاصـة ‹ ؛ از دادوا بهـا بطلانـاً وانحطـوا بهـا عـن سـائر المبطلين.

لأن الزيادة من الباطل تحط (٠٠) والزيادة من الخير تعلو، والحمد لله رب العالمين.

### توضيح ما قاله ابن بشار:

إن هو لاء - ويقصد بهم الشيعة القائلين بإمامة ابن الحسن علي -، يحتاجون أولاً إلى إثبات وجود من يدّعون له الإمامة، ليستغنوا بوجوده عن سؤال خصومهم عن أصل وجوده، كما استغنى الأدعياء والمبطلون الآخرون بوجود من يدعون لهم المقامات الخاصة، فإن كل مبطل تقدم وسمعنا به أو شاهدناه لا يحتاج إلى إثبات وجود من يدّعي أنه واجب الطاعة والانقياد.

فالقائلون بابن الحسن العلا بحاجة إلى إثبات وجوده.

إلا أنهم انفردوا عن جميع أهل الباطل حيث احتاجوا إلى إثبات وجوده وانحطوا بهذا الأمر عن سائر المبطلين، والزيادة من الباطل تحط ومن الخير تعلو.

١. قال في مقاييس اللغة: ج٤، ص٣٩٧: (غني): الغين والنون والحرف المعتل أصلان صحيحان أحدهما يدل على الكفاية والآخر صون... يقال لا يغنى فلان عن فلان أي لا يكفى كفايته.

٢. قال في مقاييس اللغة: ج٣، ص٩٥: السين واللام والفاء أصل يدل علىٰ تقدم وسبق، من ذلك السلف الذين مضوا.

٣. قال في مقاييس اللغة: ج١، ص١٠٤: التثبيتة الدوام على الشيء.

٤. قال في العين: ج٤، ص١٣٤: باب الخاء والصاد... والخاصة الذي اختصصته لنفسك.

٥. قال في العين: ج٣، ص١٨: الحط الحدر من العلو؛ وقال في لسان العرب: ج٧، ص٢٧٢: الحط والوضع، والحطيط الصغير.



ثم قال:

وأقول قولاً تعلم فيه الزيادة على الإنصاف" منا وإن كان ذلك غير واجب علينا. أقول: إنه معلوم أنه ليس كل مدع "ومدعى له بمحق، وأن كل سائل لمدع تصحيح دعواه بمنصف. وهؤلاء القوم "ادعوا أن من صح عندهم أمره وجب له على الناس الانقياد والتسليم "، وقد قدَّمنا أنه ليس كل مدع ومدعى له بواجب التسليم، ونحن نسلِّم لهؤلاء القوم الدعوى ونقر على أنفسنا بالإبطال – وإن كان ذلك في غاية المحال – بعد أن يوجدونا إنية "المدعى له، ولا نسألهم تثبيت الدعوى، فإن كان معلوماً أن في هذا أكثر من الإنصاف، فقد وفينا به قلنا.

#### توضيح ما قال:

بعد أن بين أنه ليس كل مدع ومدعى له محقاً، فإن كل مدع لابد من إقامة الحجة على حقانية دعواه، كما وأنه ليس كل شخص يسأل المدعي أو أتباعه فإنه يستبطن صحة الدعوى، مع ذلك فإن ابن بشار يريد أن يسأل من صحح عندهم أمر الحجة ويقول لهم: عليكم إثبات أصل وجوده، فيكفينا إثباتكم لأصل وجوده، فأن تمكنتم من إثبات وجوده فنحن نسلم لكم ما تقولونه من إمامته.

١. قال في لسان العرب: ج٩، ص ٣٣١: أنصف النهار أي انتصف وكل شيء بلغ نصف غيره فقد نصفه.

٢. قال في تاج العروس: ج١١، ص٥٥٢: منسوب إلى المدعة... كأنه فارغ مما يدعيه، خال منه.

٣. يقصد بالقوم: الذين يعتقدون بإمامة الحجة بن الحسن المُثَلُّا.

٤. قال في لسان العرب: ج١٢، ص٥٩٥؛ التسليم بذل الرضا بالحكم.

٥. أي نطلب فقط إثبات وجود الحجة بن الحسن على.

اقال:

فإن قدروا عليه فقد أبطلوا، وإن عجزوا عنه فقد وضح ما قلناه من الإيادة عجزهم عن تثبيت ما يدعون على عجز كل مبطل عن تثبيت دعواه. وأنهم مختصون من كل نوع من الباطل بخاصة يزدادون بها انحطاطاً على البطلين أجمعين لقدرة كل مبطل سلف على تثبيت دعواه إنية من يدّعون له، وعجز هؤلاء عها قدر عليه كل مبطل إلّا ما يرجعون إليه من قولهم: (إنه لابد من وجوده، فضلاً عن كونه "وأجل، لابد من وجوده، فضلاً عن كونه ". فأوجدونا الإنية من دون إيجاد الدعوى.

#### توضيح ما قال:

إن القائلين بابن الحسن إن قدروا على تعيين وجوده والاستدلال عليه، فقد أبطلوا ما يعتقدونه فيه من الغيبة، وإن عجزوا وضعفوا عن هذا الطلب فإن الحجة ستكون لابن بشار بعد أن كان أكثر إنصافاً مع القائلين بابن الحسن أن محرر ابن بشار ما قاله من كون القائلين بابن الحسن ين يزدادون على جميع المبطلين بها يجعلهم ينحدرون ويزدادون انحطاطاً على سائر المبطلين، لأنهم عاجزون عن إثبات وجود ابن الحسن الحسن الحسن الحسن العيبته.

ثم قال: أوجدوا لنا هذا الحجة، نكتفي منكم بأصل إيجاده دون عناء إثبات إمامته.

١. قال في العين: ج١، ص٢١٥: أعجزني فـلان إذا عجزت عـن طلبه وإدراكه، وعجز يعجز عجزاً فهـو عاجز ضعف .

٢. تقدم أن معنى الحط والانحطاط هو الانحدار.

٣. يريد بها كان الناقصة إذ قال قبلها لابد من وجوده أي أصل وجود ابن الحسن ، ثم قال فضلاً عن
 كونه، أي عن كونه إماماً وحجة لله تعالىٰ.

٤. أي لابد من وجود إمام قائم من أهل البيت اللي تجب به حجة، وسيأتي بيانه في رد الشيخ ابن قبة الله عليه.



قال:

ولقـد خـبرت عـن أبي جعفـر بـن أبي غانـم‹› أنـه قـال لبعـض مـن سـأله فقـال: ٌ بم تحاجّ الذين كنت تقول ويقولون: إنه لابد من شخص قائم من أهل هذا البيت؟ قال له: أقول لهم: هذا جعفر. فيا عجباً أيخصم الناس بمن ليس

#### توضيح ما قال:

بعد إنكارك - يا بن أبي غانم - لابن الحسن التلاء وأنت سابقاً ممن يقول بلابدية وجود قائم في كل زمان، وكنت ترى إمامة الحسن بن علي الميلا وآبائه، فمن هو القائم الأن؟

أقول لهم - أي ابن أبي غانم - الإمام الآن بعد الحسن بن علي التلا هو جعف (۲).

ثم يقول ابن بشار: فيا عجباً أيخصم الناس بمن هو ليس بمخصوم؟ أي لماذا يتنازع الناس في الأمر الواضح الذي ينبغي أن لا يقع فيه خصام، فجعفر موجود، وهو الوحيد من أبناء الإمام الهادي علي موجود، فالإمامة فيه.

فالعجب من الناس أن ينكروا جعفراً مع أنه لا نزاع في وجوده وإنيته، وأنه ابن الإمام الهادي العلا فهو المصداق الوحيد للإمامة.

فهو يتعجب ممن يشك ويتردد - على زعمه - في جعفر ووجوده وإمامته.

١. تقدمت ترجمته في المحور الأول، ولعل هذا القول منه أوائل الغيبة، فإن بعضاً ممن وقعت بهم الحيرة عند الغيبة ذهبوا صوب جعفر، إلّا أنهم رجعوا عما هم عليه بعد تكشف الأمر وبيان وجه الحق.

٢. وهذا قول الفرقة التي قالت بإمامة جعفر بعد شهادة الإمام العسكري السلار راجع الفصول المختارة ص٣١٧، قال الشيخ أيده الله: (... وقال نفر من الجماعة شذوا أيضاً عن الأصل أن الإمام... أخوه جعفر بن على وزعموا أن أباه - الهادي الني السلام عليه بعد مضى محمد وأنه القائم بعده).

وقد كان شيخ في هذه الناحية عليه الله يقول: وسمت هؤلاء ١٠ باللابدية ١٠٠٠.

أي إنه لا مرجع لهم، ولا معتمد إلّا إلى أنه لابد أن يكون هذا الذي ليس(") في الكائنات، فوسمهم (١) من أجل ذلك.

ونحن (٥) نسميهم بها أي إنهم دون كل من له بُدُّ (١) يعكف عليه، إذ كان أهل الأصنام التي أحدها، البُد، قد عكفوا على موجود وإن كان باطلاً، وهم قد تعلقوا بعدم ليس، وباطل محض، وهم اللابدية حقاً، أي لابدلان لهم يعكفون عليه، إذ كان كل مطاع معبوداً. وقد وضح ما قلنا من اختصاصهم من كل نوع الباطل بخاصة يزدادون بها انحطاطاً. والحمد لله.

#### توضيح ما قال:

القائلون بإمامة الحجة بن الحسن بعد العسكري عليما في نظر ابن بشار والشيخ الذي استشهد به هم عبدة أصنام، بل دونهم لأن عبدة الأصنام قد عكفوا علىٰ باطل ولكنه موجود، أمّا من يعتقد إمامة ابن الحسن على فعكفوا على من ليس بموجود ولأنهم يطيعون من يعتقدون بإمامته فهم يعبدونه، فهم اللابدية وعبدة الأصنام حقاً.

١. القائلون بأن الإمام هو ابن الحسن على.

٢. أي لابديـة أن يعتقـدوا بابـن الحسـن ﷺ إمامـاً مـع أنـه ليـس بموجـود وظاهـر، فمـن أجـل هـذا وصفهـم باللابديـة.

٣. ليس التامة هي التي تنفي الوجود عن الشيء.

٤. قال في معجم مقاييس اللغة: ج٦، ص٠١١: وسمت الشيء وسماً أثرت فيه بسمة.

٥. أي ابن بشار، ومن يرى الأمر في جعفر.

٦. قال في القاموس المحيط، ج١، ص٢٧٦: البد بالضم: الصنم والجمع أبداد.

٧. أي لهم صنم يعكفون عليه ويعبدونه.



#### قال:

تختم الآن هـذا الكتـاب٬٬ بـأن نقـول: إنـما نناظـر ونخاطـب مـن قـد سـبق منـهُ الإجماع" علىٰ أنه لابـد مـن إمـام قائـم مـن أهـل هـذا البيـت"، تجـب به حجـة الله، ا ويُسلّ به فقر الخلق وفاقتهم، ومن لم يجتمع معنا على ذلك فقد خرج من النظر في كتابنا، فضلاً من مطالبتنا به.

ونقول لكل من اجتمع معنا على هذا الأصل (١٠) من الذي قدّمنا في هذا الموضع: كنا وإياكم قد أجمعنا علىٰ أنه لا يخلو أحد من بيوت هذه الدار٥٠٠، من سراج زاهر، فدخلنا الدار فلم نجد فيها إلّا بيتاً واحداً"، فقد وجب وصح في ذلك البيت سراجاً. والحمد لله رب العالمين.

#### توضيح ما قال:

إننا نخاطب من أجمعوا معنا على لابدية وجود إمام من بيت الإمام الهادي بعد وفاة العسكري المناقل تجب به حجة الله ويسد به فقر الخلق إلى الإمام، ومن لم يقل بهذا الإجماع فهو خارج عن خطاب هذا الكتاب.

وعلى هذا الإجماع، فإذا دخلنا دار الإمامين الهادي والعسكري البيِّك التي لابـد أن يكـون الإمـام بعـد مـضي العسـكري الطِّ منهـا، لم نجـد فيهـا إلَّا سراجـاً واحداً وهو جعفر، ولم نجد غيره. فيكون هو الإمام بعد العسكري عليُّلا بمقتضى الأصل الذي اتفقنا عليه.

١. وهو كتاب ابن بشار الذي رده الشيخ أبو جعفر ابن قبة ﴿ أَنُّهُ ، وهو محل كلامنا.

٢. وهو الإجماع على إمامة الإمام الحسن العسكري لليُّلا.

٣. بيت الإمام الهادي عليَّلاً.

٤. ضرورة وجود إمام من هذا البيت - بيت الإمام الهادي العسكري عليه .

٥. دار الإمام الهادي عليَّلاً.

٦. وهو بيت جعفر بن الإمام الهادي الثِّلا حيث إنه الوحيد الموجود والمشاهد، حسب دعواه.

14

اقال الشيخ الصدوق إلله (١) فأجابه أبو جعفر محمد بن عبد الرحمن ابن قبة عليه مما بأن قال:

إنا نقول وبالله التوفيق: ليس الإسراف" في الادعاء، والتقول" على الخصوم مما تثبت بهم حجة، ولو كان ذلك كذلك لارتفع الحجاج بين المختلفين، واعتمد كل واحد على إضافة ما يخطر بباله من سوء القول إلى مخالفه، وعلى حد هذا بُني الحجاج ووُضع النظر، والإنصاف أولى ما يُعامل به أهل الدين، وليس قول أبي الحسن: «ليس لنا ملجأ نرجع إليه، ولا قيم (١) نعطف عليه، ولا سند نتمسك بقوله»، حجة، لأن دعواه (٥) هذه مجردة من البرهان (١)، والدعوي إذا انفردت عن البرهان كانت غير مقبولة عند ذوى العقول والألباب.

# 

الادِّعاء علىٰ الخصوم ليس من الحجج في باب البرهان، إذ لو كانت المدعيات تصح بسوء القول في الخصم لصحت كل دعوى، ولصح أن يقول كل شخص في خصمه ما شاء، مع أن باب المناظرة له قواعد ثابتة وموازين معروفة، والإنصاف - إن كان - فأهل الدين أولى به، وليس قول ابن بشار بعدم وجود القيم والإمام الذي نرجع إليه هو قول مستدل ومبرهن على صحته بل هو مجرد دعوي، والدعوى لا قيمة لها ما لم تقرن بالدليل.

١. كمال الدين: ص٨١.

٢. قال في الفروق اللغوية، ص٢٢٢: الإسراف مجاوزة الحد في الشيء.

٣. قال في لسان العرب: ج١١، ص٥٧٣، التقوّل كثرة الكلام.

٤. قال في العين: ج٥، ص٢٣٢: قيم القوم، من يسوس أمرهم ويقومهم.

٥. قال في لسان العرب، ج٥، ص٢٦١: ادعيت الشيء زعمته لي.

٦. قال في الفروق اللغوية، ص١٠٨: البرهان إظهار صحة المعنى وإفساد نقيضه.



#### قال ابن قبة عِلَيْكُ:

ولسنا نعجـز عـن أن نقـول: بـلي، لنـا - والحمـد لله - مـن نرجـع إليـه، ونقـف عند أمره، ومن كان ثبتت حجته وظهرت ١٠٠ أدلته.

فإن قلت: فأين ذلك؟ دلونا ما عليه.

قلنا: كيف تحبون أن ندلكم عليه؟ أتسألوننا أن نأمره أن يركب (١) ويصير (١) إليكم ويعرض (٥) نفسه عليكم؟

أو تسألونا أن نبني له داراً ونحوله ١٠٠ إليها ونُعلِمَ بذلك أهل الشرق والغرب؟ فإن رمتم (٧) ذلك فلسنا نقدر عليه و لا ذلك بواجب (١) عليه.

# توضيح ما قاله ابن قبة على الله :

نعم لنا ولله الحمد الحجة بن الحسن على وهو الذي نرجع إليه ونأخذ أوامره ونلتزم حدودها، وإمامته علينا ثابتة ظاهرة.

وإن كنتم تريدون منا أن نريكم الحجة وندلكم على مكان وجوده، فإنه - لمكان غيبته - لا نقدر أن نطلب منه أن يذهب إليكم، أو أن يكون في بيت معلوم ونخبركم به لتأتوا إليه.

هذا الذي تطلبونه منا بعد ثبوت أدلة حجيته وظهورها ليس بواجب عليه، وليس فينا من يأمره، وإنها نحن مأمورون بالوقوف عند طاعته وأوامره.

١. قال في العين، ج٤، ص٣٧: الظهور: بدو الشيء الخفي، أظهرنا عليه أي اطلعنا.

٢. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٢، ص٣٩٣: أصله يدل علىٰ مقاربة الشيء ومداناته.

٣. قال في العين، ج٥، ص٣٦٣: ركاب السفينة الذين يركبونها، ... والركوب اسم ما يركب.

٤. يصير قال في لسان العرب، ج٨، ص٤٧٧: صار الأمر إلى كذا يصير صيراً، والمصير الموضع الذي تصير إليه المياه.

٥. قال في العين، ج١، ص٢٧١: عرضت الجند عرض العين أي أمررتهم عليّ لأنظر ما حالهم ومن غاب منهم.

٦. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٢، ص١٦١: تحرك في دور، وأحولت أنا بالمكان أي أقمت به حولاً.

٧. قال في العين، ج٨، ص ٢٩١: الروم طلب الشيء، رام يروم روماً ومراماً، طلب.

٨. قال في الصحاح، ج١، ص٢٣٢: وجب الشيء أي لزم، يجب وجوباً أوجبه الله أي استحقه.

# قال الله :

فإن قلتم: من أي وجه (١) تلز منا حجته وتجب علينا طاعته (١٠)؟

قلنا: إنا نقرُّ أنه لابد من رجل من ولد أبي الحسن علي بن محمد العسكري عليه ، تجب به حجة لله دللناكم على ذلك حتى نضطركم (" إليه إن أنصفتم من أنفسكم.

وأول ما يجب علينا وعليكم أن لا نتجاوز ما قدرضي به أهل النظر ('') واستعملوه، ورأوا أن من حاد ('') عن ذلك فقد ترك سبيل العلماء وهو إنا لا نتكلم في فرع ('') لم يثبت أصله ('').

# 

أمّا لزوم طاعة ابن الحسن الميلا فهي من جهة أننا وأنكم نُقرّ أنه لابد من رجل من ولد أبي الحسن الميلا حجته واجبة على الناس، وهذه الجهة محل وفاق وإجماع بيننا وبينكم، وتقدم في كلام ابن بشار، وهذا مما لا ينبغي تجاوزه، فقد رضي بهذا الكلام أهل النظر والبحث من العلماء التابعين لهذا البيت، وقالوا: إن من ترك هذا الاتفاق فهو خارج عن الطائفة، وهذا هو الأصل الذي لابد أن نسير عليه في كلامنا معكم.

74.

١. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٦، ص٨٨: الواو والجيم والهاء أصل واحديدل على مقابلة لشيء،
 والوجه مستقبل لكل شيء.

٢. قال في العين، ج١، ص٢٠: الطاعة اسم لما يكون مصدره الإطاعة وهو الانقياد.

٣. قال في لسان العرب، ج٤، ص٤٨٣: الاضطرار الاحتياج إلىٰ الشيء، وقد اضطر إلىٰ الشيء أي أُلجئ إليه.

٤. قال في لسان العرب، ج١٤، ص٢١٧: إذا قلت نظرت في الأمر: تفكراً فيه وتدبراً.

٥. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٤، ص١٣٥: يقال عَنِدَ فلان عن الأمر إذا حاد عنه.

٦. قال في لسان العرب، ج١١، ص١١: الأصل: أسفل كل شيء وجمعه أصول، استأصلت هذه الشجرة أي ثبت أصلها.

٧. قال في العين، ج٢، ص٢٦١: الفرع هو أعلىٰ الشيء وجمعه فروع.



#### قال إلله :

وهذا الرجل الذي تجحدون وجوده فإنها يثبت له الحق بعد أبيه وأنتم وهذا الرجل الذي تجحدون وجوده فإنها يثبت له الحق بعد أبيه وأنتم قوم لا تخالفونا في وجود أبيه، فلا معنى لترك النظر في حق أبيه والاشتغال (النظر معكم في وجوده، فإنه إذا ثبت الحق لأبيه، فهذا ثابت ضرورة (اعند ذلك بإقراركم، وإن بطل أن يكون الحق لأبيه فقد آل (االأمر إلى ما تقولون وقد أبطلنا، وهيهات (الن يزداد الحق إلا قوة ولا الباطل إلا وهنا، وإن زخرفه (المبطلون.

# 

وهذا الرجل وهو ابن الحسن الملي الذي جحدتم وجوده فالحق ثابت له بعد أبيه ونحن وأنتم لا نختلف في وجود أبيه الله وإمامته، فلا معنى أن نترك البحث والمحاججة في أبيه وننظر معكم في وجوده فهو فرع على أبيه وأصل إمامته منه، فإذا ثبت الحق لأبيه – وحسب الفرض هو ثابت – فثبوت الإمامة لابن الحسن المله يكون من الضرورات.

أمّا إذا بطل عندكم الحق في أبيه - وهو خلاف الضرورات والإجماع المتقدم عن ابن بشار - فقد صار الأمر إلى ما تقولون وتعتقدون في إمامة جعفر بن الإمام الهادي عليه ولكن هيهات أن يغلب الباطل على الحق وإن تزخرف بزخارف المبطلين.

١. قال في العين، ج٣، ص٧٧: الجحود ضد الإقرار.

٢. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٣، ص١٩٥: الشين والغين واللام أصل واحد يدل على خلاف الفراغ
 تقول: شغلت عنك بكذا.

٣. قال في لسان العرب، ج٤، ص٤٨٣: الضرورة كالضرة، والاضطرار الاحتياج إلى الشيء وقد اضطره إليه أمر.

٤. قال في مجمع البحرين، ج١، ص١٣٤: آل أصله أهل، قولهم آلت المضربة إلىٰ النفس، أي رجعت.

٥. قال في العين، ج٤، ص٧٠١: بمعنىٰ البعد والشيء الذي لا يرجيٰ.

٦. قال في الصحاح، ج٤، ص١٣٦٩: الزخرف الذهب، ثم يشبه به كل مموه مزور.

قال إلله :

والدليل على صحة أمر أبيه إنّا وإياكم مجمعون على أنه لابد من رجل من ولد أبي الحسن تثبت به حجة الله وينقطع به عذر (الخلق وأن ذلك الرجل تلزم (الخلق من نأى (اعنه من أهل الإسلام كها تلزم من شاهده (واوجه ونحن وأكثر الخلق ممن قد لزمتنا الحجة من غير مشاهدة فننظر في الوجه الذي لزمتنا منه الحجة ما هي؟

ثم ننظر من أولى من الرجلين اللذين لا عقب (١) لأبي الحسن غير هما، فأيها كان أولى فهو الحجة والإمام ولا حاجة بنا إلى التطويل.

# 

إن الدليل على صحة إمامة والدالحجة هو الإجماع من قبل جماعة ابن بشار وجميع الطائفة، فالكل متفق على أن الحجة بعد الإمام الهادي المله هو ولده الحسن العسكري المله الذي به ينقطع عذر الخلق وأن إمامته وحجيته لازمة على من كان نائياً وبعيداً كما هي حجة على الحاضر الذي عاينه وشاهده، وأكثر الناس ممن لزمتهم إمامة الإمام الهادي المله ومن بعده ولده الحسن المله لم يشاهدوه.

ولابد هنا من النظر في الدليل الذي به ثبتت إمامة الهادي المليل لنلاحظ بعدها من هو من الرجلين الذين خلفها ولا عقب له بعد وفاته غيرهما وهما جعفر وأبو محمد الحسن، فأيها كان أولى به فهو الحجة والإمام بعده بلا حاجة إلى التطويل.

١. قال في الصحاح، ج٣، ص١٢٠: الجميع ضد المتفرقة، يقال جاءوا جميعاً أي كلهم.

٢. قال في الصحاح، ج٢، ص٧٣٨: واعتذر بمعنى أعذر: أي صار ذا عذر.

٣. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٥، ص٥٤٧: أصل واحد صحيح يدل على مصاحبة الشيء بالشيء دائمًا.

٤. قال في معجم مقاييس اللغة، ج٥، ص٧٧٧: النأي البعد.

٥. قال في الصحاح، ج٢، ص٤٩٤: المشاهدة المعاينة، قوم شهود أي حضور.

٦. قال في الصحاح، ج١، ص١٨٥: عقب فلان مكان أبيه عاقبة، أي خلفه.



قال الله :

ثم نظرنا من أي وجه تلزم الحجة مَن نأى عن الرسل والأئمة الهيكي ، فإذا أذك بالأخبار التي توجب الحجة وتزول "عن ناقليها" تهمة "التواطؤ" عليها ، والإجماع على تخرصها "ووضعها. ثم فحصنا "عن الحال، فوجدنا فريقين "ناقلين يزعم "أحدهما أن الماضي "نص على الحسن الحيل وأشار إليه ، ويروون مع الوصية وما له من خاصة الكبر أدلة يذكرونها وعلماً يثبتونه. ووجدنا الفريق الآخر يروون مثل ذلك لجعفر لا يقول غير هذا.

# توضيح ما قال على الله على الله

علينا أن نطالع حال من لم يشاهدوا الحجج السابقين الهيك ، لننظر من أي وجه تلزمهم حجيته مع عدم مشاهدته وليس بيدنا دليل فعلاً إلّا الروايات والأخبار، فإنها هي التي توجب الإلزام بالحجة حتى على من لم يشاهد الحجة.

شم دققنا في حال الأخبار التي بيدنا والتي تنقل لنا من هو الحجة بعد الإمام الهادي الماني فوجدنا مجموعتين تزعم إحداهما أن الإمام بعد الهادي الماضي هو الحسن الميلا فوجدنا مجموعتين تزعم إحداهما أن الإمام الحسن الميلا في ويرون أن الإمام الهادي الميلا نص على الإمام الحسن الميلا ووصيته فيه وأنه الأكبر من أولاده الباقين. ونظرنا في أدلة الفريق الآخر فنظرنا هم يقولون هي في جعفر، ولا يوجد فيما بين أيدينا غير هذا.

١. قال في لسان العرب، ج٥، ص٢٣٧: على معنى ما ظهرت وارتفعت.

٢. قال في لسان العرب، ج١١، ص٢٧٤: تحويل الشيء من موضع إلى موضع، التنقل التحول.

٣. قال في الفروق اللغوية، ص٢٦٣: والتهمة الخصلة من المكروه تُظن بالإنسان أو تقال فيه.

٤. قال في تاج العروس، ج١، ص٧٧٩: المتواطئ المتوافق.

٥. قال في الصحاح، ج٣، ص١٠٣٥: تخرص أي كذب.

٦. قال في العين، ج٣، ص١٢٣: الفحص شدة الطلب.

٧. قال في العين، ج٥، ص١٢٧: الفرق طائفة من الناس، والفريق من الناس أكثر من الفرق.

٨. قال في العين، ج١، ص٣٦٤: زعم: إذا شك في قوله.

٩. المعني به هنا الإمام الهادي عليه في .

فنظرنا، فإذا الناقل لأخبار جعفر جماعة يسيرة "، والجهاعة اليسيرة يجوز عليها التواطؤ، والتلاقي"، والتراسل، فوقع نقلهم موقع الشبهة"، لا موقع الحجة، وحجج الله لا تثبت بالشبهات، ونظرنا في نقل الفريق الآخر، فوجدناهم جماعات متباعدي الديار والأقطار، مختلفي الهمم والآراء، متغايرين، فالكذب لا يجوز عليهم، لنأي بعضهم عن بعض، ولا التواطؤ، ولا التراسل، والاجتماع على تخرص" خبر ووضعه، فعلمنا أن النقل الصحيح هو نقلهم، وأن المُحِقّ هؤلاء، ولأنه إن بطل ما قد نقله هؤلاء على ما وصفنا من شأنهم، لم يصح خبر في الأرض، وبطلت الأخبار كلها.

فتأمل - وفقك الله - في الفريقين، فإنك تجدهم كما وصفت، وفي بطلان الأخبار هدم الإسلام، وفي تصحيحها تصحيح خبرنا، وفي ذلك دليل على صحة أمرنا. والحمد لله رب العالمين.

# توضيح ما قال إلله :

إن الذين ينقلون الروايات في إمامة جعفر جماعة قليلة يجوز أن يجتمعوا فيا بينهم فيتفقوا على إمامته، والإمامة لا تثبت فيها هو محل شبهة.

بينها من ينقل إمامة الحسن الميلا فهم من الكثرة والتباعد المكاني والزماني يصعب معه أن يلتقي بعضهم ببعض ويؤلفوا من عندهم أدلة إمامته، وهذه المقارنة توجب العلم بأن الحق مع القائلين بإمامته الميلا:

أو ننتهي إلى لازم فاسد وهو الرفض لجميع الأخبار التي بني عليها الإسلام، وفسادُ هذا كاشف عن صحة ما نعتقد.

١. قال في لسان العرب: ج١٤، ص٥٥٥: يسيرة قليلة.

٢. قال في لسان العرب: ج١٥، ص٢٥٤: تلاقوا بمعنى جلس تلقاءه أي حذاءه.

٣. قال في الصحاح: ج٦، ص٢٢٣٦: الشبهة: الالتباس.

٤. قال في مجمع البحرين: ج١، ص٦٣٦: تخرص أي كذب.



ثم رأيت الجعفرية (٢) تختلف في إمامة جعفر، من أي وجه تجب؟

فقـال قـوم: بعـد أخيـه محمـد (٬٬، وقـال قـوم: بعـد أخيـه الحسـن، وقـال قـوم: ا بعد أبيه، ورأيناهم لا يتجاوزون ذلك.

ورأينا أسلافهم وأسلافنا رووا قبل الحادث ما يدل على إمامة الحسن وهو ما روي عن أبي عبد الله علي قال: «إذا توالت ثلاثة أسماء: محمد وعلى والحسن فالرابع القائم»(١٠)، وغير ذلك من الروايات.

وهذه وحدها توجب الإمامة للحسن.

# توضيح ما قال على الله على الله

من قال بإمامة جعفر وقع في اختلاف كبير يكشف عن بطلان ادّعائه إذ قال إن مصدر إمامته كان بوصية من أبيه الهادي التلاء، وهذا واضح البطلان، فمن يؤمن بإمامة الإمام الهادي التلا قال بإمامة الحسن التلا، بها فيهم من تبع جعفر بعد ذلك، ولهم روايات في ذلك، منها ما ذكر في المتن.

أمّا إن كانت من أخيه محمد - سبع الدجيل - فبطلانه أوضح من سابقه، إذ متى كانت لمحمد إمامة حتى تكون منه لمن يخلفه؟

أمّا إذا قيل إنها من أخيه الحسن عليّاً، فسيأتي إبطالها، وهذا وحده كافٍ في ثبوت إمامة الحسن عليّاً دون غيره.

١. الجعفرية: فرقة تقول إن الإمامة في جعفر، وقد انقرضت، راجع الفصول المختارة: ص٣١٨.

٢. تقدمت ترجمته في المحور الأول - النقطة ٦.

٣. حادث استشهاد الإمام الحسن العسكري عليه.

٤. الغيبة - الشيخ النعماني: ص١٨٣؛ وينظر أيضاً كمال الدين: ص١٤٣، وغيرهما.

قال الله :

ل وليس إلّا الحسن وجعفر، فإذا لم تثبت لجعفر حجة على من شاهده في أيام الحسن والإمام ثابت الحجة على من رآه"، ومن لم يره فهو الحسن اضطراراً.

وإذا ثبت الحسن عليَّلاِ.

وجعفر عندكم [مبرأ] تبرأ(١) منه.

والإمام لا يتبرأ من الإمام.

والحسن قد مضي (١٠)، ولابد عندنا وعندكم من رجل من ولد الحسن تثبت به حجة الله فقد وجب بالاضطرار للحسن ولد قائم المثلا.

# 

ونحن معكم متفقون أنه ليس للهادي بعد موته إلّا الحسن الميلي وجعفر، فإذا لم تكن لجعفر إمامة وحجية في أيام الحسن الميلا، فيكون هو - أي الحسن الميلا - الحجة فقط دون جعفر وإمامته وحجيته ثابتة على من رآه ومن لم يره.

فإذن ثبت أن الإمام هو الحسن العسكري عليه.

ومن الثابت عندكم أن جعفراً قد تبرأ منه، والإمام لا يتبرأ من الإمام، فلا يكون جعفر لتبرئه من الإمام بإمام.

وحيث إن الإمام الحسن الله قد مضى، وعندنا وعندكم لابد من إمام بعده، ولابد أن يكون من ولد الإمام الهادي الله وجعفر قد خرج بتبرئه. فثبت أن من الحسن الله يكون الإمام وبذلك نثبت أن له ولداً بالاضطرار هو القائم بعده إذ لا إمامة لجعفر بعد الحسن الله لخروجه بتبرئه.

١. قال في العين: ج٨، ص٧٠٠: ورأيت بعيني رؤية: أي حيث يقع البصر عليه.

٢. قال في لسان العرب: ج١، ص٣٦: تبرأت من كذا وأنا براء منه (خلاء) برئ منه وخلي منه.

٣. قال في معجم مقاييس اللغة: ج٥، ص١٣٣، مضي، الميم والضاد والحرف المعتل أصل صحيح يدل على نفاذ ومرور.



#### قال الله :

وقل يا أبا جعفر (١٠ - أسعدك الله - لأبي الحسن (١٠ أعزه الله:

يقول محمد بن عبد الرحمن (ت): قد أوجدناك (نا إنية المدعلي له، فأين اللهرب (٥٠٠)

هل تقر "على نفسك بالإبطال - كما ضمنت - أو يمنعك الهوى "عن ذلك، فتكون كما قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُواثِهِمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الأنعام: ١١٩].

## توضيح ما قال على الله على الله

يخاطب الشيخ ابن قبة بين أبن بشار بواسطة ابن أبي غانم بالقول: إننا أوجدنا وأثبتنا وجود الحجة بن الحسن ، فلابد عليك يا بن بشار الإذعان كما وعدت بذلك، فأين المهرب من الحق؟ لا خيار لك لأنك في كلامك المتقدم وعدْتَ إن أثبتنا وجود الحجة بن الحسن أن تقرّ ببطلان أمر جعفر، فهل تقر الآن؟

أم أن الهوى سيمنعك فتكون مصداقاً للآية الكريمة.

١. وهو ابن أبي غانم، تقدمت ترجمته.

٢. وهو أبو الحسن بن بشار، وتقدمت ترجمته أيضاً.

٣. وهو الشيخ محمد بن عبد الرحمن ابن قبة صاحب الكتاب، وتقدمت ترجمته أيضاً.

٤. قال في الصحاح: ج٢، ص٤٧٥: وأوجده الله مطلوبه، أي أظفره به.

٥. قال في العين: ج٤، ص٤٦: الهرب الفرار.

٦. أقر أي أثبت على نفسه، قال في ترتيب إصلاح المنطق: ص١٥، تقر إقراراً إذا ثبت حملها، وقد قر يقر قر المراراً إذا سكن.

٧. قال في مجمع البحرين: ج٤، ص٤٤، قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ كَثِيراً لَيُضِلُّونَ بِأَهْوائِهِمْ ﴾، أي باتباع أهوائهم.

قال الله :

فأمّا ما وَسَمَ " به أهل الحق من اللابدية " لقولهم: لابد ممن تجب به حجة الله.

فيا عجباً، فلا يقول أبو الحسن (۱): لابد ممن تجب به حجة الله؟، وكيف لا يقول، وقد قال عند حكايته عنا وتعييره إيانا: أجل، لابد من وجوده فضلاً عن كونه، فإن كان يقول ذلك فهو وأصحابه من اللابدية، وإنها وسم نفسه، وعاب إخوانه، وإن كان لا يقول ذلك فقد كُفينا مؤونة تنظيره وتمثيله بالبيت والسراج، وكذا يكون حال من عاند أولياء الله يعيب نفسه من حيث يرى أنه بعيب خصمه.

والحمد لله المؤيد للحق بأدلته.

## توضيح ما قال عِلَيْهُ:

ما وصف ابن بشار به من يؤمن بالحجة بن الحسن به بأنهم من اللابدية، فهذا الوصف الذي تقدم بيان معناه، منطبق تمام الانطباق عليه وعلى جماعته، وهذا من العجائب، إن من يعاند أولياء الله تعالى يتهمهم بها هو متلبس فيه، وهذا من تأييد الله تعالى للحق، فهو أراد أن يعيب أتباع ابن الحسن والمؤمنين بوجوده وإمامته، فعاب نفسه.

۱. تقدم معناه.

5.1 **YAA** 

٢. تقدم معناه، ويشرح.

٣. ابن بشار.



ونحن نسمي هؤلاء بـ(البُديـة)، إذا كان عبـدةُ البُـدِّ قـد عكفـوا عـلىٰ مـا لا ً يسـمع ولا يبـصر ولا يُغنـي عنهـم شـيئاً، وهكـذا هـؤلاء.

ونقول: يا أبا الحسن " - هداك الله - هذا حجة الله على الجن والإنس، ومن لا تثبت حجته على الخلق إلا بعد الدعاء والبيان، محمد عَيْقُ قد أخفى شخصه في الغار"، حتى لم يُعلم بمكانه ممن احتج الله عليهم به إلّا خمسة نفر".

## 

إن أتباع ابن بشار هم عبدة الأصنام؛ لأنهم يتبعون من لم يثبت نفسه وإمامته بحجة، فكيف ينكرون حجية ابن الحسن به بعد قيام الدليل عليه لأجل غيبته، أليس رسول الله على حجة على الإنس والجن مع ذلك قد أخفى نفسه ولم يعلم به إلّا خمسة نفر، فهل بهذا الإخفاء بطلت إمامته وحجيته؟ لا شك في أنهم يثبتون إمامة رسول الله على وحجيته رغم أنه أخفى نفسه ولم يطلع على أمره سوى خمسة نفر، فكذلك الحجة بن الحسن الحسن الحسن المحسن المحسن المحسول الله على المره سوى خمسة نفر، فكذلك الحجة بن الحسن المحسن المحسن المحسول الله على المره سوى خمسة نفر، فكذلك الحجة بن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن المحسن المحسن المحسن المحسن المحسن الحسن الحسن الحسن المحسن المح

الوائلي

١. تقدم بيان معناه وشرحه.

۲. ابن بشار.

٣. غار جبل ثور.

٤. وهم أمير المؤمنين على ، وأبو بكر وعبد الله بن أريقط الليثي، وعامر بن فهيرة وأسماء بنت أبي بكر،
 راجع كمال الدين: ص٨٤؛ وكذلك البداية والنهاية: ج٣، ص٢٣٨.

قال الله الله المالة :

فإن قلت: إن تلك غيبة ( بعد ظهوره ( ) ، وبعد أن قام على فراشه من يقوم ) مقامه.

قلت لك: لسنا نحتج عليك في حال ظهوره، ولا استخلاف لمن يقوم مقامه من هذا في قبيل ولا دبير (٢)، وإنها نقول لك: أليس تثبت حجته في نفسه في حال غيبته على من لا يعلم بمكانه لعلة من العلل؟

فلابد من أن تقول: نعم.

قلنا: ونثبت حجة الإمام وإن كان غائباً لعلة أخرى، وإلَّا فما الفرق؟

#### توضيح ما قال عِنْكُ:

فإن ادعى ابن بشار أن هناك فارقاً بين غيبة النبي على في الغار والغيبة التي يدعيها أتباع الحجة ابن الحسن همن أن غيبته على كانت بعد ظهوره واشتهار أمره ومعرفته باسمه ونسبه ووصفه، وأنها حصلت بعد أن أقام مقامه من يخلفه في المبيت على فراشه في القصة المعروفة، بخلاف غيبة ابن الحسن اللذي تلبس بها منذ ولادته ولم يسبقها بظهور علنى له.

يجاب: أن الشيخ ابن قبة على لا يقبل هذا الكلام، لأن محل الاستدلال هو في ثبوت إمامته على أمته في زمان غيبته على من لا يعلم بمكانه، وهذا مع غيبة الإمام من واد واحد، فالاستدلال هو في حجيته على من غاب عنهم وهذا لا فرق فيه بينها وإن كان هناك اختلاف في أسباب الغيبة لكل منها عليها.

79.

١. قال في الصحاح: ج١، ص١٩٦: الغيب كل ما غاب عنك تقول غاب عنه غيبة وغيباً وغياباً ومغيباً.

٢. قال في العين: ج٤، ص٣٧: الظهور بدو الشيء الخفي، والظفر بالشيء والاطلاع عليه، والظهر فيا غاب
 عنك .

٣. تعريض بابن بشار بمعنىٰ أنه لا يدري ما يقول، وهو مثل للعرب، قاله في العين: ج٨، ص٣٣.



ثم نقول: وهذا أيضاً لم يغب حتى ملاً آباؤه الكِلاِ آذان شيعتهم بأن غيبته تكون (١)، وعرّ فوهم (١) كيف يعملون عند غيبته.

فإن قلت: في و لادته (٢).

فهذا موسى عليه مع شدة طلب فرعون إياه، وما فعل بالنساء والأولاد للكانه، حتى أذن الله في ظهوره، وقد قال الرضا عليه في وصفه: «بأبي وأمي شبيهي وسمي جدي، وشبيه موسى بن عمران».

# توضيح ما قال على الله يَدْ

مضافاً إلى ما تقدم، نقول لك يا بن بشار: إن ابن الحسن الله على له يغب حتى ذاع صيت غيبته واشتهر أمر وقوعها فيه من خلال روايات آبائه الطاهرين من لدن رسول الله على إلى أبيه على وذكرت الروايات تفاصيل غيبته وكيف ومتى ستقع.

وإن كان الإشكال في الولادة لا في غيبته فإنّا نقول: ما ذُكر في ولادته من الروايات مما روي عن الإمام الرضا عليه من أن ولادة الحجة بن الحسن تشبه ولادة موسى بن عمران عليه التي ذكرها القرآن الكريم والكتب الساوية الأخرى ولا سبيل لإنكارها، فهذه أيضاً لا سبيل لإنكارها.

فولادته على حالها حال غيبته بلا فرق، كما جاءت بذلك الروايات وشبهت أمر ولادته بموسى عليه.

۱. تحصل.

٢. بينوا لهم ما هي وظيفتهم في غيبته.

٣. إن أشكلت علينا أن ولادته أيضاً لا نعلم بها، أجبناك أنها تشبه ولادة موسىٰ عليُّهِ.

٤. كمال الدين للشيخ الصدوق: ص٥٧.

عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

14

وحجة أخرى: نقول لك: يا أبا الحسن، أتقرّ أن الشيعة قدروت في الغيبة

أخباراً؟

فإن قال: لا، أوجدناه (١) الأخبار.

وإن قال: نعم، قلنا له: فكيف تكون حالة الناس إذا غاب إمامهم؟ فكيف تلزمهم الحجة في وقت غيبته؟

فإن قال: يقيم من يقوم مقامه، فليس يقوم عندنا وعندكم مقام الإمام إلّا الإمام، وإذا كان إماماً قائماً فلا غيبة.

وإن احتج بشيء آخر في تلك الغيبة فهو بعينه حجتنا في وقتنا لا فرق فيه ولا فصل (').

# توضيح ما قال عِلَيْهُ:

ونحتج عليك يا أبا الحسن ابن بشار بها تقرّبه أنت بنفسك ولا تنكره، فإن أتباع الحجة بن الحسن على يسألونك: هل روت الشيعة في غيبة الحجة أخباراً؟ فإن أنكرت روايتهم أخذنا بيدك وأطلعناك عليها.

وإن أذعنت أنهم رووا في الغيبة أخباراً، قلنا: إنا نسألك كيف يكون وضع الناس وحالهم عند حصول غيبة الحجة عليه وكيف تثبت عليهم حجيته وهو غائب عنهم؟

فإن قلت: إنه يقيم مقامه إماماً بديلاً عنه، فهو باطل لأنه إنكار للغيبة في الإمام.

وإن قلت شيئاً آخر، فما تقوله نحن نرتضيه بلا فرق ولا تفصيل.

۱. تقدم بیانه.

٢. بلا تفصيل وتمييز بين ما تقوله وما سنقوله.



ومن الدليـل عـليٰ فسـاد أمـر جعفـر: موالاتُـه وتزكيتُـه°، فـارس بـن حاتـم ُ - لعنه الله - وقد بـرئ منـه أبـوه، وشـاع<sup>(١)</sup> ذلـك في الأمصـار<sup>(١)</sup> حتـىٰ وقـف عليه الأعداء، فضلاً عن الأولياء، ومن الدليل على فساد أمره: استعانتُه (٤) بمن استعان في طلب الميراث من أم الحسن عليَّالإن، وقد أجمعت الشيعة أن آباءه المالم المالم المعوا أن الأخ لا يرث مع الأم.

# توضيح ما قال على الله على الله

وجوه بطلان إمامة جعفر:

الوجه الأول: أن جعفر يوالي ويوثق فارس بن حاتم - الذي تقدمت ترجمته في المحـور الأول - وهـو ملعـون مطـرود مـن قبـل الإمـام الهـادي التِّلاِ، وقـد تـبرأ منه عليَّ وهذا من الأمور المعروفة الشائعة، حتى أن أعداء المذهب يعرفون به، فكيف يوثقه ويتودد إليه؟

الوجه الثاني: أنه استعان على أم الحسن - والدته - عليه الله الميراث ولكي يثبت أنه وريث الإمام الحسن اليُّلا بعده، مع علمه أن الشيعة مجمعة أنه الأخ لا يرث مع وجود الأم، فكيف يكون إماماً من يفعل هذا الأمر الصريح في مخالفة الشريعة.

١. قال في العين: ج٥، ص٣٩٢: رجل زكي تقي وصالح وطاهر.

٢. قال في العين: ج٥، ص١٩٠: شاع الشيء يشيع مشاعاً وشيوعه فهو شائع إذا ظهر.

٣. قال في الصحاح: ج٥، ص٨١٧: المصر واحد الأمصار، والمصران: الكوفة والبصرة.

٤. قال في الصحاح: ج٦، ص٢١٦٩: استعنت بفلان فأعانني وعاونني، الظهير على الأمر والجمع الأعوان.

٥. وهي السيدة الجليلة حديثة وقيل سهانة وسوسن وسليل كما سميت بالجدة والقصة التي رواها الشيخ الصدوق في كمال الدين ص٧٠٥ عن أحمد بن إبراهيم وحديثة مع السيدة حكيمة وإشارتها بالرجوع إلىٰ السيدة حديثة - الجدة - بعد الغيبة وتشبيهها بالسيدة زينب عليَّك تكشف عن عظيم مقامها، وقد روى في فضلها العديد من الأخبار.

14

ومن الدليل على فساد أمره قوله: إني إمام بعد أخيى محمد، فليت شعري ) متى تثبت إمامة أخيه - وقد مات قبل (· أبيه - حتى تثبت إمامة خليفته؟ ويا عجباً، إذا كان محمد يستخلف، ويقيم إماماً بعده - وأبوه حتى قائم -وهو الحجة والإمام، في يصنع أبوه؟

> ومتىٰ جرت هذه السنة في الأئمة وأولادهم حتىٰ نقبلها منكم؟ فدلونا على ما يوجب إمامة محمد، حتى إذا ثبتت قبلنا إمامة خليفته. والحمد لله الذي جعل الحق مؤيداً، والباطل مهتوكاً ضعيفاً زاهقاً.

## توضيح ما قال عِنْ اللهُ :

الوجه الثالث: قول جعفر: إني إمام بعد محمد المعروف بسبع الدجيل، مع أن محمد بن الإمام الهادي المناقل توفي في زمان إمامة الإمام الهادي التلا ، فكيف تثبت إمامته حتى يجعلها في أخيه جعفر، ومن العجائب التمسك بمثل هذا القول وإيراده كدليل على إمامة جعفر، إذ كيف له أن يقيم إماماً بعده مع إمامة أبيه الهادي عليَّالِّ.

ثم هلَّا دلَّنا ابن بشار وجماعته متى كانت هذه السُّنة والعادة من الأئمة اللِّكِمُ ، في أن ابن الإمام الذي يموت في زمان إمامة أبيه يُنصّب إماماً نائباً عنه بعد موت أبيه، أنه لشيء عجاب!

علىٰ أنه لا يوجد دليل واحد يصح أن نستند إليه يثبت إمامة محمد سبع الدجيل، لكي نقبل - بعد إثبات إمامته - إمامة خليفته.



فأمّا ما حكي عن ابن أبي غانم الله الله الله الرجل بقوله، عندنا نثبت والمامة جعفر، وإنها أراد أن يعلم السائل أن أهل هذا البيت لم يفنوا المحتى لا ووجد منهم أحد.

وأمّا قوله: (وكل مطاع معبود) فهو خطأ عظيم، لأنا لا نعرف معبوداً إلّا الله، ونحن نطيع رسول الله عَيَالِيُّه، ولا نعبده.

## 

أمّا ما حكاه ابن بشار عن ابن أبي غانم، فله وجه جميل، فإنه لم يقل: إن جعفراً إمام، بل قال: إن الإمامة ضرورة في بيت الحسن العسكري التلا ولابد منها، وأن بيت العسكري التلا لم يفن حتى يقال: لا يوجد منهم أحد.

أمّا قول ابن بشار: إن أتباع الحجة بن الحسن على يعبدون البُد، فهو خطأ جسيم وعظيم، لأننا لا نعرف معبوداً سوى الله تعالى وأمّا رسول الله عَيْلُهُ والأئمة الماعة، وفرق بين الطاعة والعبادة.

۱. تقدمت ترجمته.

٢. قال في العين: ج٨، ص٢٧٦، الفناء نقيض البقاء، والفعل فني يفني فناء فهو فانٍ.

وأمَّا قوله: نختم الآن هذا الكتاب بأن نقول: إنها نناظِر ونخاطب من قد سبق منه الإجماع، بأنه لابد من إمام قائم من أهل هذا البيت ١٠٠٠ تجب به حجة الله - إلى قوله: - وصحّ أن في ذلك البيت سراجاً، ولا حاجة بنا إلى ا دخوله.

فنحن - وفقك الله - لا نخالف، وأنه لابد من إمام قائم من أهل هذا البيت تجب به حجة الله، وإنها نخالفه في كيفية قيامه وظهوره وغيبته.

## توضيح ما قال عِلَيْهُ:

وأمَّا قول ابن بشار: إن الكلام هو مع من يقول بالإجماع على وجود شخص من أهل بيت الإمام الهادي والعسكري المال بعدهما، فهذا الكلام لا نخالفكم فيه، والخلاف مع ابن بشار وجماعته هو في من هو هذا الإمام؟ وما هو الدليل على قيامه بالإمامة؟

وأنه الآن في غيبة دلت عليها الروايات على ما تقدم بيانه في الأجوبة التي مرت عليك.

١. بيت الإمام العسكري عليَّالا.

وأمَّا ما مثَّل بـه مـن البيـت والـسراج فهـو مُنـي، وقـد قيـل: إن المُنـيٰ رأسُ أموال المفاليس، ولكن نـضرب مثـلاً عـليٰ الحقيقـة، لا نميـل فيـه عـليٰ خصـم، ولا نحيف فيه على ضد، بل نقصد فيه الصواب، فنقول: كنّا ومن خالفنا قد أجمعنا علىٰ أن فلاناً مضي، وله ولدان، وله دار، وأن الدار يستحقها منها من قدر علىٰ أن يحمل بإحدىٰ يديه ألف رطل () وأن الدار لا تزال في يدي عقب الحامل إلى يوم القيامة، ونعلم أن أحدهما يحمِل، والآخر يعجز، ثم احتجنا أن نعلم من الحامل منها، فقصدنا مكانها لمعرفة ذلك، فعاق عنها عائق، منع عن مشاهدتها.

## توضيح ما قال إلله عنه المناهبة:

وأمَّا تمثيل ابن بشار بمثال البيت والسراج الذي انتهلي من خلاله إلىٰ تنصيب جعفر إماماً بعد شهادة الإمام العسكري النَّالْا، فهو أمانٍ لا أساس لها والأماني رأس مال كل مفلس.

والمثال الذي يمكن أن يقرّب الفكرة هو: لو فرضنا أن شخصاً مات وخلّف داراً، وله ولدان، والداريستحقها من يتمكن من رفع ألف رطل بيدٍ واحدة، وعلمنا أن أحدهما حمل هذا الوزن والآخر من أولاد الماضي عجز عنه، ولكننا لا نعلم أياً منها الذي حمل الرطل لوجود عائق عاقنا ومنعنا عن مشاهدة من حمل الرطل.

فهاذا عسانا نفعل لنعرف الحامل للرطل؟

١. يختلف حساب الرطل بالقياس إلى الكيلـو لاختـلاف حسـاب الرطـل حسـب المناطـق، ولكـن المعـروف أن الرطل الواحد يساوي عالمياً (٤٥٣ , ٠) من الكيلو.

غير أننا رأينا جماعات كثيرة في بلدان نائية متباعدة بعضها عن بعض ايشهدون أنهم رأوا أن الأكبر منها قد حَمَل ذلك، ووجدنا جماعة يسيرة في موضع واحدٍ يشهدون أن الأصغر منها فعَل ذلك، ولم نجد لهذه الجماعة خاصة () يأتوا بها، فلم يجز - في حكم النظر وحفيظة الإنصاف ()، وما جرت به العادة وصحّت به التجربة - ردُّ شهادة تلك الجماعات ()، وقبول شهادة هذه الجماعة ()، والتهمة تلحق هؤلاء، وتبعد عن أولئك.

## توضيح ما قال على الله على الله المالة المالة

وحتى نعرف حامل الثقل، بعد عدم إمكان مشاهدته، وجدنا طريقاً آخر لمعرفته يتمثل بنقل من شاهده ورآه أنه يحمل الثقل، وأن الحامل له هو الأكبر من أولاد صاحب البيت، والذين نقلوا ذلك جماعة كثيرة ومن بلدان مختلفة يمتنع أن يجتمعوا على اختلاق هذا الأمر ووضعه وتكذيبه، بينها رأينا من ينقل أن الولد الأصغر هو الذي حمل الثقل، جماعة خاصة قليلة مجتمعة في موضع واحد يجوز عليهم تلفيق ذلك وادعاءه، ولم يأتوا بشيء يميز قولهم ودليلاً يؤيد اختصاصهم بها ينقلون عن كون الولد الأصغر هو الحامل لهذا الثقل.

سيرة العقلاء والتجربة جرت وقامت على الأخذ بخبر الجاعة الأولى، ورد شهادة الجاعة الثانية، ونحن نفعل ذلك جرياً على عادة العقلاء وسيرتهم في هذا الأمر.

١. قرينة خاصة وميزة تميز دعواهم عن دعويٰ غيرهم.

٢. من يراعي الإنصاف ونحن نراعيه لا كما ادّعاه ابن بشار وحاد عنه.

٣. التي روت الأخبار المتواترة مع كون الذي بعد الإمام الهادي هو العسكري وولده المِيُّكُّ .

٤. جماعة ابن بشار القليلة المتحدة زماناً وفكرة المتواطئة على الكذب.



فإن قال خصومنا (): فم تقولون في شهادة سلمان وأبي ذر وعمار والمقداد والممال وأبي ذر وعمار والمقداد والممال المرافق المنافق الم

قلنا لهم: الأمير المؤمنين المله وأصحابه أمور خُصَّ لها وخصُّوا بها دون من بإزائهم، فإن أوجد تمونا مثل ذلك، أو ما يقاربه لكم فأنتم المحقون:

الأول: إن أعداءه كانوا يقرون بفضله وطهارته وعلمه، وقد روينا ورووا له معنا أنه على خبر أن الله يوالي من يواليه، ويعادي من يعاديه، فوجب لهذا أن يتبع دون غيره.

## 

فإن نقض علينا خصومنا بها حاصله: أنكم اتبعتم أمير المؤمنين عليه رغم أن الذين شهدوا له بالحقانية أقل بكثير ممن شهدوا لغيره، فها عدى مما بدا؟ أليس هذا تناقض؟ وما يجر إلى التناقض فهو باطل، وكذلك قولكم في إمامة الحجة بن الحسن على .

فإنا نجيبه بوجوه خمسة:

الوجه الأول: أن المائر بين الشهادة لأمير المؤمنين الله وبينها لجعفر أن أعداء أمير المؤمنين الله كانوا يقرون بفضله ورووا في ذلك الروايات التي لا يسع تكذيبها والتي تدل على لزوم اتباعه على الأمة كحديث الولاية، فيها لم يرو ذلك في جعفر، فهذه خصوصية تفرز ضرورة اتباع شهادة الأقل، وهي غير موجودة فيها يتعلق بجعفر.

١. جماعة ابن بشار.

والت

والثاني: إن أعداءه لم يقولوا له: نحن نشهد أن النبي عَيَّا أشار إلى فلان النبي عَيَّا أشار إلى فلان الإمامة، ونصبه حجة للخلق، وإنها نصبوه لهم على جهة الاختيار، كها قد للغك.

والثالث: أن أعداءه كانوا يشهدون على أحد أصحاب أمير المؤمنين عليه أنه لا يكذب، لقوله على ذي لهجة أضداء ولا أقلت الغبراء على ذي لهجة أصدق من أبي ذر»(١)، فكانت شهادته وحده أفضل من شهادتهم.

والرابع: أن أعداءه قد نقلوا ما نقله أولياؤه مما تجب به الحجة وذهبوا عنه بفساد التأويل.

# توضيح ما قال عِلَيْهُ:

الوجه الشاني: أن المخالفين لأمير المؤمنين عليه بعد إذعانهم بفضله وولايته لم يدّعوا لمن نصبوه بالإمامة بدلاً عنه عليه أنه حجة بنص عن رسول الله عليه وإنه هو تنصيب جاء باختيارهم ورأيهم لا بإرادة النبي عليه ونصّه عليه، والأخبار بذلك قد قرعت سمعك وبلغت.

الوجه الثالث: أن أعداء أمير المؤمنين عليه رووا في أحد من شهدله بالإمامة أنه لا يصدر منه الكذب قط وأنه لا يوجد أصدق منه مشى على الأرض - باستثناء المعصومين عليه و فشهادة واحد من مثله تكفي، بل هي أفضل من شهادتهم جميعاً.

الوجه الرابع: أن الذي دفع أعداءه لإنكار إمامته ليس إنكاراً منهم للنص وصدوره من النبي عَيِّلُهُ بل ذهبوا لذلك لفساد تأويل النص واتباع الهوى والانحباز إلى الدنبا.

١. علل الشرائع: ص٢٢٣.

4..



#### قال إلله :

والخامس: أن أعداءه رووا في الحسن والحسين أنها سيّدا شباب أهل الجنة ()، ورووا أيضاً أنه عَلَيْ قال: «من كذب عليَّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار» ()، فليّ شهدا لأبيها بذلك، وصح أنها من أهل الجنة بشهادة الرسول وجب تصديقها، لأنها لو كذبا في هذا لم يكونا من أهل الجنة، وكانا من أهل النار، وحاشا لها الزكيّين الطيبين الصادقين.

فليوجدنا أصحاب جعفر خاصّةً هي لهم دون خصومهم، حتى يُقبل ذلك منهم .

# توضيح ما قال على الله يَدْ

الوجه الخامس: أن إمامة أمير المؤمنين عليه شهد بها الحسن والحسين عليه المسيدا شباب أهل الجنة بنص رسول الله عليه المتفق عليه، وهما لا يصدر منها الكذب لأنها سيدا شباب أهل الجنة، فهما صادقان فيما شهدا به.

فهل يوجد في من يدّعي أن الإمامة في جعفر مثلها شهدوا له بإمامته؟ وهل روى الشيعة روايات يمنع التواطؤ على كذبها فيه؟ فإن كان كذلك فليرونا هذه الميّزات في رواتهم ورواياتهم.

١. قرب الإسناد: ص١١١.

٢. الكافي: ج١، ص٦٢.

قال الله الله الله الله المالة :

وإلَّا فلا معني لترك خبر متواتر، لا تهمة في نقله، ولا على ناقليه، وقبول خبر لا يؤمّن على ناقليه تهمة التواطؤ عليه، ولا خاصة معهم يثبتون بها، ولن يفعل ذلك إلّا تائه حسران.

فتأمل - أسعدك الله - في النظر فيها كتبتُ به إليك مما يَنظر به الناظر لدينه، المفكر في معاده، المتأمل بعين الخيفة والحذار إلىٰ عواقب الكفر والجحود موفقاً إن شاء الله تعالى، أطال الله بقاءك، وأعزك، وأيدك، وثبتك، وجعلك من أهل الحق، وهداك له، وأعاذك من أن تكون من الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، ومن الذين يستزلهم الشيطان بخُدَعِهِ وغروره، وإملائه، وتسويله، وأجرى لك أجمل ما عوَّدك. انتهى

# توضيح ما قال عِلَيْكُ:

كيف يطلب منا ابن بشار وجماعته أن نتبع جعفراً بدلاً من الحجة بن الحسن عن الله وفي طلبهم هذا اتباع للظن مقابل الخبر المتواتر الذي لا تهمة في ناقليه؟ ونحن ندعو لابن بشار وجماعته بالهداية وأن يكون من أهل الحق، و ينصف نفسه و أتباعه.

انتهىٰ التوضيح.



أقول: هـذا ولم يبـق مـن أتبـاع جعفـر بعـد زمـان قليـل أحـد يقـول بإمامتـه، المؤعوري قال الشيخ المفيد": (وليس من هؤلاء الفِرَق التي ذكرناها فرقة موجودة في زماننا هذا وهو سنة ثلاث وسبعين وثلاثمائة إلّا الإمامة الاثنا عشرية القائلة بإمامة ابن الحسن علي المسمى باسم رسول الله عَيْنَ القاطعة على حياته... ومن سواهم منقرضون...).

> اللهم بحق الحجة بن الحسن صلواتك عليه وعلى آبائه الطاهرين ثبتنا على ولايتهم ولا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا.



١. الفصول المختارة: ص ٣٢١.



تمهيدنا – لماذا لا نقتنع في تأثيره؟

مناهج الارتباط بالإمام المهدي ﷺ - الشيخ جاسم الوائلي

قراءة في التراث المهدوي للإمام الحسن المجتبي لليُّلا – السيد محمد القبانجي

رواة مهدويون - الحلقة الأولى - السيد أسعد القاضي

الإمام المهدي 🦛 في الأصول الرجالية - القسم الأول - الشيخ محمد رضا الساعدي ٣

تشخيص هوية الإمام المهدي عليه - التشخيص العددي نموذجاً

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

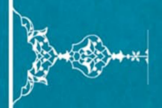
التنمية الاقتصادية في دولة الإمام المهدي على الشيخ حبيب عبد الواحد الساعدي (١٧٩

إحياء الهوية المهدوية بين الطموح والواقع - الشيخ حميد وناس عجمي

الآيات النازلة في الإمام المهدي على من سورة الزخرف عند الفريقين

الباحث: السيد عبد الله على آصلان البرزنجي

توضيح الإجابات - رسالة في توضيح إجابات ابن قِبَة على شبهة ابن بشار في المحمرة الغيبة - الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي





# **ALMAUOOD**





www.m-mahdi.com/almauood almauood@m-mahdi.com

رقم الإصدار، ۲۹۲ www.m-mahdi.com بيت الثقافة المدوية ۲۲۵۲۲ ۲۸۰۹

AL-MUHSEN.COM